

# GANG

ড. আহমাদ আব্দুল্লাহ ছাকিব





হাদীছ অসীকারকারীদের সংশ্যা নিরসন ড. আহমাদ আপুরাহ ডাকিন

الرد على شيهات منكري الحديث تأليف: الدكتور أحمد عبد الله ثاقب الناشر : حاديث فاؤنديشن يتغلاديش (مؤسسة الحديث بتغلاديش للطباعة والنشر)

#### প্ৰকাশক

হাদীছ ফাউণ্ডেশন বাংলাদেশ নওদাপাড়া (আম চত্র), রাজশাহী-৬২০৩ হা.ফা.বা. প্রকাশনা-১৩৭

কোন : ০২৪৭-৮৬০৮৬

মোবাইল : ০১৭৭০-৮০০৯০০

E-mail: tahreek@ymail.com www.hadeethfoundationbd.com

**১ম প্রকাশ** শা'বান ১৪৪৩ হি./ফাল্লুন ১৪২৮ ব./মার্চ ২০২২ খৃ.

॥ সর্বস্বত্ব প্রকাশকের ॥

মুদ্রণ হানীছ ফাউন্তেশন প্রেস, নওদাপাড়া, রাজশাহী

> নিৰ্ধারিত মূল্য ১০০ (একশত) টাকা মাত্র

# সূচীপত্র

|                                                                                                                     | 0/9         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ভূমিকা                                                                                                              | ০৯-৬৪       |
| ভূমকা<br>১ম পরিচেহদ : তত্ত্বগত সমালোচনা                                                                             | ca          |
| সংশয়-১ : কুরআনই সকল বিষয়ের বিস্তারিত ব্যাখ্যাকারী                                                                 | V-5         |
| সংশয়-২ : আল্লাহ কেবল কুরজান ত্রণানত                                                                                | 24          |
| हानारस्त्र गड                                                                                                       | 27          |
| সংশয়-৩ : হাদীছ আল্লাহ্র অহী শয়                                                                                    | 26          |
| সংশ্য-৪ : আতাহ কুর্মান সহজ করেছেশ                                                                                   | 20          |
| ক্রমান ক ব্যালাহর বিধান তথা কর্মসানহ মুস্তাত                                                                        | 26          |
| कर्मा १० ० शासन् (जो ) दिन्दान केंद्रजा (क्श्र विशेष १ १९० ।                                                        | 30          |
| THE REPORT OF STREET (ST) DIVING MINAR COLO MONTH                                                                   | 82          |
| ক্ষাৰ ৮ - সাদীত জনেক পেরীতে সংকলন ওপ্ন সংগ্রা ২০০০                                                                  | 88          |
| সংশয়-৯ : হাদীছের অর্থগত বর্ণনা (الرواية بالمنين) প্রমাণ করে তথ                                                     |             |
| ठातीष्ठ यथायथास्य अर्थाणण स्थान                                                                                     | ৬১          |
| সংশয়-১০ : হাদীছ হকুমগতভাবে যান্নী বা ধারণা নির্ভর                                                                  | -           |
| ২য় পরিচ্ছেদ : ইতিহাসগত সমালোচনা                                                                                    | 66-707      |
| সংশয়-১ : হাদীছের সংরক্ষণ পদ্ধতি ছিল শ্রুতি ও স্মৃতিনির্ভর                                                          | ውሮ          |
| সংশয়-২ : হাদীছ হ'ল অনারবদের যড়মন্ত্রের ফসল                                                                        | 96          |
| সংশয়-২ : হালাই ২ ন জনার কলেই সভ্যবাদী ও বিশ্বস্ত ছিলেন না<br>সংশয়-৩ : ছাহাবীগণ সকলেই সভ্যবাদী ও বিশ্বস্ত ছিলেন না | 96          |
| সংশয়-৪ : সর্বাধিক হাদীছ বর্ণনাকারী ছাহাবী আবু হ্রায়রা (রা.)                                                       |             |
| निर्देत्रयाभा नन                                                                                                    | 44          |
| সংশয়-৫ : মুজতাহিদ ইমামগণ হাদীছকে গুরুত্ত প্রদান করেননি                                                             | <b>थर्क</b> |
| তয় পরিচেছদ : যুক্তিবাদী সমালোচনা                                                                                   | 705-789     |
| সংশয়-১ : রাসূল (ছা.)-এর আনুগত্য কেবল তাঁর জীবদ্দশাতেই                                                              |             |
| श्रद्धाका                                                                                                           | 705         |
| সংশয়-২ : হাদীছ প্রায়শই পরস্পরবিরোধী                                                                               | 209         |



| Compressed with PDF Compressor by DLM info                                                                                    | 50IL                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| s<br>ভাৰত প্ৰাৰ্থ প্ৰয়োগী                                                                                                    | 270                       |
| ন<br>সংশয়-৩ : হানীছ প্রায়শই বিবেক ও যুক্তিবিরোধী<br>সংশয়-৪ : কুর্আনবিরোধী হ'লে হাদীছ গ্রহণযোগ্য নয়                        | 250                       |
| সংশয়-৫ : হানীছ ছহাহ-যগ্ৰহ লিখ্য<br>ট্ৰক্তিহানী বিষয়                                                                         | 7-28                      |
| ৪র্থ পরিচেছ্দ : প্রাচ্যবাদী সমালোচনা                                                                                          | ১৪৯-২ <sub>০৬</sub><br>মক |
| ৪থ পারচেছণ : আচসনে । সংশয়-১ : হাদীছ রাসুল (ছা.)-এর বাদী নমঃ বরং ইসলামের প্রাথা যুগের ধর্মীয়, রাজনৈতিক ও সামাজিক আখানি মাত্র | 20.0                      |
| মুলোর ধ্যার, সালন্দের<br>সংশয়-২ : মুহাদ্দিছগণের হাদীছ মাচাই পদ্ধতি অসমপূর্ণ ও                                                | 259                       |
| অন্ত্র্থনখোগা<br>সংশয়-৩ : প্রথম হিজরী শতাব্দীতে হাদীছের কোন অন্তিত্ ছিল না                                                   | 296                       |
| সংশয়-৩ : প্রথম (২জনা শৃত্য নাটে<br>সংশয়-৪ : হাদীছের ইসনাদ হ'ল বানোয়াট কম্ব                                                 | 200                       |
| সংশয়-৪ : হাদাহের হসনাস হ'ব বাজ্যান<br>সংশয়-৫ : ইলমুর বিজাল শাস্ত মুহান্দিছলের নিজস্ব রচনা                                   | 200                       |
| উপসংহার                                                                                                                       | 209                       |

### উৎসর্গ

পরম শ্রেকেয় পিতা-মাতার প্রতি
যাদের দেখানো পথ ধরে জ্ঞানচর্চার
আয়াসসাধ্য ময়দানে পদার্পণসেই সকল ওলামায়ে কেরামের প্রতি
যারা সুনাহ্র সংরক্ষণ ও প্রচার-প্রসারে
জীবন উৎসর্গ করেছেন-



# ভূমিকা

ইস্থামী শরী'আচ ও জীবদ্বান্তার বুনিয়াদী দুই উৎদ হ'ল পবিত্র বুরায়ান ও সুনাহ, যা অহী হিসাবে আল্লাহর পদ্দ থেকে সান্বজাতির জন্য প্রেপ্তিত হল্ডেছে। এ দুটি উৎসের মাধ্যমে আল্লাহ মানবজাতিকে পদ্পদর্শন করেছেন, যা বি্যাসত স্বর্গপ অব্যাহত থাকরে। এই উৎসদ্ধ্যের মধ্যে প্রদম উৎস তথা পবিত্রা কুরামান ইস্থামী শরী'আতের সাধারপ মূল্মীতিসমূহ নির্ধারণ করে দিয়েছে, যা মানবজাতির জন্য চিরন্তন হেদায়াতবাণী। আর সুনাহ হ'ল কুরাআনের এই মূল্মীতিসমূহের ব্যাখ্যা, যা রাস্পুল্লাহ (ল্.) কর্তৃক বর্ণিত এবং তার কর্ম ও শীকৃতি দ্বারা প্রমাণিত পথনির্দেশকা। এছদুভ্যের সমন্বয়েই পূর্ণান্ধ দ্বীবন বিধান ইসলাম।

মুসলিম উন্মাহ প্রাথমিক যুগ থেকে এই দুই মূল উৎসের ওপর দৃড়ভাবে প্রতিষ্ঠিত থাকলেও তাদের মধ্যে রাজনৈতিক বিশৃংখলার সূত্র ধরে কিছু বিভ্রান্ত মতবাদপুষ্ট দল ও উপদলের জনা হয়। এদের মধ্যে একটি অংশ রাসুল (ছা.)-এর ন্মাহ সম্পর্কে সন্দেহের বশবর্তী হয়ে সূত্রাহকে অস্বীকারের প্রবণতা দেখিয়েছে। খারিজী, শী'আ, মু'ভাযিলা প্রভৃতি সম্প্রদায় সর্বপ্রথম এই ভ্রান্ত নীতি গ্রহণ করে। অতঃপর আধুনিক যুগেও তাদের পদান্ধ অনুসরণকারী কিছু ব্যক্তি ও গোচীকে লক্ষ্য করা হাচেছ, যারা ধর্মনিরপেক্ষতাবাদ (Secularism), উদারতাবাদ (Liberalism), আধুনিকতাবাদ (Modernism) কিংবা তথাকথিত মুক্তবৃদ্ধি (Enlightenment)-এর নামে হাদীছ অস্বীকারের নীতি অবলম্দ করেছেন। এদের কেউ রাস্ল (ছা.)-এর হাদীছকে পুরোপুরিভাবে অস্বীকার করেছেন, কেউ অংশবিশেষকে অস্বীকার করেছেন. আবার কেউ সরাসরি অধীকার না করলেও সন্দেহ সৃষ্টি করেছেন। অপরনিকে বিগত শতাব্দীর ওরু থেকে প্রাচ্যবিদগণ ইসলামী আইনে হাদীছের ভূমিকা দিয়ে নিস্তর গবেষণা চালিয়ে আসছেন এবং হাদীছ শাস্ত্র প্রকৃতই রাসূল (ছা.)-এর বাণীর প্রতিনিধিত্বকারী কি না এবং এর উৎপত্তিকাল কখন- তা নিয়ে দীর্ঘ বিভর্ক উত্থাপন করেছেন। দুঃখজনক হ'ল প্রাচ্যবিদদের উপস্থাপিত এই বিতর্কে মুসলিম সমাজের অনেক শিক্ষিত ব্যক্তিই প্রভাবিত হয়েছেন। তথু তাই নয়, তাঁরা প্রাচাবাদী গবেখণার শ্রান্তিসমূহ খণ্ডন না করে বরং তাঁদের মানসিক ও বুদ্ধিবৃত্তিক দাসতে নিজেদের আবদ্ধ করেছেন। এর কারণ নির্ণয় করতে গিয়ে সিরীয় বিছান ড, মুছতুফা আস-সিবাঈ (১৯৬৪খ্রি.) বলেন, হাদীছ তাদের মৃক্তবৃদ্ধি চর্চার পথে প্রধান বাধা। তাই তাঁদের ভিতরকার প্রবৃত্তিগত ইচ্ছার সাথে প্রাচাবাদী গবেষণার ফলাফল একবিন্দুভে মিলিত্

ж.

হওয়ায় জীলের মজিক সেওলো নেগন শ্রকান সমালোচনা ছাড়াই নির্হিণাস গ্রহণ করে। শিয়েছে।

অধ্য ইসলামী দৃষ্টিকোণ খেকে বাস্ণ (ছা.) এর কণা, কর্ম ও সন্দাহর সংকলন হিসারে হালাছ ইসলামী শরী আতের অনিচ্ছেন। আংশ। কুরুমান মাজীদকে বছাবংভাবে হালাছম করা হালাছ বাতীত অসমান। কেননা প্রিত্ম কুরুমানে মানবজাতিকে বেসব বিধি-বিধান পালনের নির্দেশ দান করা হয়েছে, তার নাাখা ও বাস্তবাহন পদ্ধতির বিশান বিবর্ধ সংগ্রিছিড রয়েছে রাস্ণ (ছা.) এর জাননাচরণ কথা হালাছ। ফলে কুরুমানের মৌলিক নীতিমাণা সমূহের ব্যাখা হিসারে রাস্ণ (ছা.) এর সুরুহত সমান ওকত্বের অধিকারী। এডসুড্রের মাঝা মৌলিক কোন পার্থকা নেই। উভয়টিই আল্লাহ প্রেরিত অহী, যা শরী আতের আহকাম নির্দরে আবস্যকীয়ভাবে অনুসর্বায়। একজন মুসলমানের জন্য এ ব্যাপারে কোন প্রকার সন্দেহ ও আপত্তি থাকার অবকাশ নেই।

আধুনিক যুগে হালীছবিরোধী প্রবণতা মূলত হালীছ সঠিকভাবে সর্বাফিত হয়েছে কিনা সে প্রস্নু থেকে তঞ্চ হয়নি। বরং বিংশ শতাব্দীতে রচিত প্রাচারিদদের বেৰনীসমূহ পাঠ কৱলে এটাই প্ৰতীয়মান হয় যে, ইসলামী শ্রী'আও বা আইনের উৎপত্তি কি কোন অহী বা প্রত্যাদেশিক উৎস গেকে গৃহীত, নাকি তৎকাদীন আনবের পূर्ব থেকে প্রচলিত সামাজিক আইন-কান্ন, ছোমান আইন কিংবা ইহনী ও খুটানদের থেকে আহ্রিড, সেটিই তাদের প্রধান গরেষণার বিষয়। বিশেষ করে মক আরবের লোকেরা ইসলামের সানিধো এসে হঠাং কীভাবে এত সুসংহত সামাজিক আইনী কাঠামো গড়ে তুলল-এটি তালের কছে বড় বিশ্বয়ের। অধিনাংশ প্রাচাবিদদের ধারণা হ'ল, ইসলামী আইন কোন ২৬স্ত আইন কাঠানো ন্যা বরং তা হ'ল তৎকালীন আরব সমাজে প্রচলিত এবং বহিরাগত আইন-কান্ন সম্বলিত একটি মিশ্র আইন। এর সাথে কুরুআন ও হাদীছের কোন সম্পর্ক নেই। আর থাকলেও তা অতি সামান্য এক অনুল্লেখা। তাদের অনেকের মতে, বর্বর ঘোড়সওয়ার বেদুইনরা পূর্ব-ভূমধাসাগরীয় অঞ্চলসমূহ জন্ম করার পর রোমান বিচার-ব্যবস্থার নিপুশতা দেবে চমহকৃত হয় এবং সেই আইনকে ভারা নিজ দেশে নিয়ে আসে এবং স্থানীয় আইনের সাগে সমন্বর করে নো। এভারেই জন্ম হয় ইফলামী আইনের। সতন্ত্রভাবে ইফলামী আইনের কোন ভিত্তি নেই। এই দৃষ্টিভঙ্গি থেকেই তারা বিশেষত হাদীছ বা বাসূল (ছা.)-এন সুনুহ ইসলামী আইনের দলীল নয়, তা প্রমানের জন্য গবেষণা চালিয়েছেন।

অন্যদিকে আধুনিক যুগে যে সকল মুসলিম নামধারী ব্যক্তি হানীছের প্রামাণিকভাকে অস্বীকার করেছেন ভারা বছত প্রাচাণিদদের ধ্যান-ধারণা দ্বারা প্রভাবিত। যদিও ভাদের অস্বীকারের ধরন ভিনুতর। ভাদের মধ্যে নেহায়েং কম





.

মুছবুফা আস-সিবাঈ, আস-সুমুত্তে ওয়া মাকানাতৃহা টিত তাপরীঈল ইসলামী (বৈজত ।
আল-মাকতাবৃশ ইসলামী, ৪র্থ প্রকাশ, ১৯৮৫বি.), পু. এ (স্থমিকা)।

হাদীৰ অগীনারকারীদের সংগ্রহ নিজন

সংখ্যকই এমন ইয়েছেন, যারা হাদীছলাজকে পুরোপুরি অমাহা করেছেন। বরা তাদের অধিকাংশই মূলতঃ সংলালাদী। তাদের কারো সংগ্রা হল, হাদিছে সহরক্ষিত হয়নি বিহলা মূহাদিছেনের হাদীতের নিরুপণ পদ্ধতি মূলাই মূলাই করেছের নামে করেন, কোন হাদীছ যদি কুরুআনের সালে এবং বিশেকের নামে সামজনাপুর্ব হয়, তারই তা রাহ্বযোগাঃ অনাগার নায়। আবার কেউ মনে করেন করে বার্মিটাছ ইসলামের ঐতিহাসিক দলীলমান, কিন্তু তা ইসলামের ঐতিহাসিক দলীলমান, কিন্তু তা ইসলামি আইন হিবাবে প্রাপ্তিত মুগের প্রেক্ষাপটে প্রযোজন ছিলা, বিন্তু মর্লাটাছ ইসলামের প্রতিহাসিক দলীলমান কেউ সংলাদি ইসলামির ইনিটাছ কার্মিকভানাদীর মতে, হাদীছ ইসলামির ইনিটাছ নায়। তেনা বার্মিকভানাদীর মতে, হাদীছ ইসলামি আইন হিবাবে প্রথক্তি মুগের প্রেক্ষাপটে প্রযোজন ছিলা, বিন্তু মর্তমান প্রেক্ষাপটে প্রযোজন কার্মিকভান অপ্রির্ভনার আইন নায়, বরং মুগের সঙ্গত ক্রিবর্তনারোলন

থাচাবিদ ও আধুনিকভাবাদী হাদীত অধীকারকারীলের উপরোভ পালা র প্রচারণাসমূহ যে সম্পূর্ণ অবৌজিক, বাতবজাবিবর্জিত এবং বার্ধদুই, তা আমত তাদেরই উথাপিত কিছু আপত্তি ও সমালোচনা খণ্ডনের মাধানে অত এতে সপ্রতক্ত ইনশাআলাহ। এটি মূলত মংগ্রেণীত পিএইচ,তি গবেবণা থিনিসের সর্বধ্যে অধ্যাত তভাবাজীলের পরামর্শে এবং প্রয়োজনের প্রেক্ষিতে ভাষাগত কিছু পরিমার্জন ও পরিবর্ধন করতঃ এটি পুদকভাবে গ্রন্থাকারে প্রকাশ করা হরেছে। করে এতে আলোচনার পরস্পরাগত কিছু ত্রুটি থাকা অস্বাভাবিক নয়।

বইটি প্রকাশে যারা যতটুকু সহবোগিতা করেছেন ও উৎসাহ এলান করেছেন বিশেষতঃ নিতা করার্থী ড. মুখ্যম্মাদ সাখাওয়াত হোসাইন, ড. মুখ্যম্মদ করিছেন ইসলাম, ড. নুরুল ইসলাম, শরীকুল ইসলাম মাদানী, ড. আহমাদ আনুরাহ নাজিব প্রমুখের প্রতি আশেষ কৃতজ্ঞতা রইল। সেই সাথে হাদীছ ফাউফেন্স দ্বেষণা বিভাগ ও প্রকাশনা বিভাগকৈও অন্তরের অন্তঃস্থল থেকে ধন্যবাদ জানাছিং। আলাহ তালো সকলকে উত্তম পারিতোমিকে ভ্রিত করন। বইটিছে মুদ্রুণজনিত বা অন্য বোন প্রমাদ পাঠকের দৃষ্টিগোচর হলে লেখককে জানানের জন্য সবিনয় অনুরোধ রইল। বইটি যদি কোন একজন পাঠকেরও উপকারে আসে, তবুও আমানের পরিত্রমক্ত স্থার্থক মনে করব।

পরিশেষে প্রার্থনা করি, মহান রাব্বুল আলামীন তার রাসূল (খা.)-এই সুন্নাতের প্রতিরক্ষার আমাদের এই ক্ষুদ্র প্রয়াসটুকু উপকারী ইলম হিসাবে কর্ণ কর নিন এবং কাল কিয়ামতের ময়দানে আমাদের পরকালীন মুক্তির অসীলা করে দিন। আমীন!

> বিনীত আহ্মান আপুরাহ ছাতিব নওদাপাড়া, রাজশাহী ২১,১১,২০২১ইং





## ১ম পরিচেদ তত্ত্বগত সমালোচনা

# সংশয়-১ : কুরআনই সব বিষয়ের বিস্তারিত ব্যাখ্যাকারী।

হালীই অপীকারকারীগণ দলীল পেশ করেন হে, (১) আল্লাহ বলেছেন, টি আমরা কিতাবে কোন কিছু হাছিন। (২) অন্যত্র আল্লাহ বলেছেন, وَرَانَا عَلَيْكِ الْكِنَابِ بِينَانَا لِكُلَّ فِي الْكِنَابِ بِينَانَا لِكُلِّ فِي الْكِنَابِ بِينَانَا لِكُلُّ فِي الْكِنَابِ بِينَانَا لِكُلُّ فِي الْكِنَابِ بِينَانَا لِكُلُّ فِي الْكِنَابِ بِينَانَا لِكُلُّ فِي الْمُعَامِّةِ الْمُعَامِّةُ الْمُعَمِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِّةُ الْمُعِلِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِّةُ الْمُعَامِعُلِمُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُلِمُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ الْمُعَامِعُ

20

২. সুৱা আল-আন আম, আমাত : ৩৮।

ত. সুরা আন-নাহল, আয়াত : ৮৯। এই আয়াতটি প্রাথমিক মুদার জনৈক হালীছ অধীকারকারী ইমাম শাফেসকৈ হালীছ বর্জনের নলীখ হিসাবে উপস্থাপন করেছিল। বর্তমান মুশে ভ. তাওকীক হিদকী, আবু রাইরাহ, মুহাম্মাদ নাজীব, মুহুতফা কামাদ মাহদুজী, আহমান হুবহী মানছুর, কানিম আহমান, জামাল আল-বায়া, রাশাদ বলীফা প্রমুব হালীছ অধীকারকারীগণ সকলেই আয়াতটি তাদের পদ্দে দলীল হিসাবে এলা করেছেন। ত্র. মুহুতুফা আদ-আশামী, নিরাসাতুন ফীল হাদীছ আন-নাবামী, ১ম বঙ, পৃ. ৩১: ভ, সমাদ আল-শারবীনী, আস-সুমুহে আন-মার্যাভিয়াই ফা কিতারাতি আলাইণ ইমলাম, ১ম বঙ, পৃ. ১৯০-১৯১।

সূরা আল-মায়িলা ৫/৩।

'(আপনি গুলে দিন) জবে কি জামি সালাহ ব্যতীত আন্য কাউকে খনাছালানানকারী হিসাবে কামনা করবঃ গুলচ তিনি তোমাদের প্রতি ভিতাব নাখিল করেছেন (আক্রীদা ও বিধানগত বিষয়ে) বিস্তারিত বর্ণনালহ ।'ই

#### वर्धारनाध्यो :

30

উপরোজ আয়াতগুলি হাদীছ অগীকারের সক্ষে কোন দৃষ্টিকোণ থেকেই দলীল বছন করে না। করং আয়াতগুলির মুর্মার্থ অনুধাকনে তারা তুল করেছেন, স্ আমরা তটি দিক থেকে ভূগো ধরার। যেমন।

#### (এক) অর্থগত কুল :

ক, প্রথম আয়াতে কিতাব শব্দের অর্থ কুরআন নয়, বরং লওরে মাহত্য। যেখানে আন্নাহ মানবজাতিসহ সৃষ্টিজগতের সমস্ত জোট-পড় বিদ্যাদি লিখিতভ করে রেখেছেন, কোন কিছুই ছাড়েননি বা লিখতে স্তুলেননি।<sup>†</sup> এখানে এই হর্ছ গ্রহদের দলীল হ'ল ঐ আয়াতের পূর্বাপর অংশসমূহ। পূর্ণ আয়াতটি হ'ল, 😘 مِنْ دَائِنَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا طَائِرٍ يُطِيرُ بِحَنَاحَةٍ إِلَّا أَمَمُ ٱلثَّالُكُمُ مَا فَرَطْنَا فِي शृशिवीएड विकामनीन नकन आगी. الْكِتَابِ مِنْ شَيْءَ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ لِيخْشَرُونَ এবং দু'ভানায় ভর করে আকাশে সম্ভরণশীল সকল পাথি ভোমানেরই মত একেকটি সম্প্রদায়। কোন কিছুই আমরা এই কিতাবে বলতে হাড়িনি। অতঃপর ভাদের সকলকে ভাদের প্রতিপালকের কাছে সমবেত করা হবে'।° জগদিখ্যাত মুকাস্দির হাজেয় ইবনু কাছীর (৭৭৪হি.) বলেন, এর অর্থ হ'ল, সকল বিষয়োর জ্ঞান আল্লাহ্র নিকট সংরক্ষিত। সে প্রাণী ভূমিতে বিচরণকারী হোক বা পানিতে বিচরণকারী, আল্লাহ তাদের কারও রিখিক প্রদান কিংবা তাদের প্রতিপালন ইত্যাদি বিষয় সম্পর্কে ভোলেন না।" সূত্রাং এই ভায়াতে স্পৃত্তি বোঝা যায় যে, 'কিতাব' শব্দটি দ্বারা কুরআনকে বুঝানো হয়নি। ৰিতীয়ত, আরবী ভাষায় কিতাব শব্দটি যেমন কুরজান অর্গে আলে, ভেমনি অন্যান্য অর্থেও ব্যবহাত হয়। যেমন, নির্দিষ্টতা, হকুম, নির্ধারিভ মেয়াদ ইত্যাদি। যেমন কুরআনে এসেছে, আল্লাহ বলেন, أوما كان لنفس أن تسوت



c. সূত্র আল-আন'আম ৬/১১৪।

इ. व्यापूर्ण गर्मी आयुण शांतिक, श्रृक्तिग्राष्ट्रम मुनार, प्. ७५४।

৭. নুৱা আদ-আদ'আম, আমাত : ৩৮।

ইবনু কান্তীত, ভাষ্ণসীজন বুরাআনিল আহীম, তয় ৼ৪, পৃ. ২২৬।

খ. দ্বিতীয় আয়াতটিভে لِكُلِّ شَيْء আয়াতাংশ দ্বারা আমভাবে 'সমন্ত কিছু' উদ্দেশ্য করা হয়নি, বরং এটি কুরআনের একটি বাচনভঙ্গি, যার দারা প্রয়োজনীয় সব মৌলিক বিষয় কিংবা অধিকাংশ বিষয় বৃঝানো হয়েছে। যেমন وَأَذُنُّ فِي النَّاسِ بِالْحَدِّجُ يَأْتُوكَ رِجَالًا ﴿ وَمَالًا عِنْهِ عِلْمُ اللَّهِ مِنْ النَّاس जाद रूपि मान्यव भारत राज्जत وعَلَى كُلُّ طَامِرٍ يَأْثِينَ مِنْ كُلُّ فَجَّ عَمِيق ছোষণা প্রচার করে দাও। তারা তোমার কাছে আসবে পায়ে হেঁটে এবং সকল প্রকার (পথশ্রান্ত) কৃশকায় উটের উপর সওয়ার হয়ে দূর-দূরান্তের সকল অঞ্চল হ'তে।" এই আয়াতে 🎉 (সকল) শব দ্বারা এই অর্থ নেয়া যক্ষরী নয় যে, পৃথিবীর সকল উট মক্কায় আসবে, কিংবা পৃথিবীর সকল প্রান্তের মানুষ মঞ্জায় উপস্থিত হবে। বরং যারা সেখানে উপস্থিত হবে আদের সম্পর্কে বলা হয়েছে। बनुज़भरें धकि आशाज, आशाह वरशन, أُولُمْ لُنَكُنْ لَهُمْ حُرَمًا آمِنًا يُعْتَى إِلَيْهِ -'खामि कि छारनत जना এक नितालम 'राशाम' نُمْرَاتُ كُلُّ شَيْء رِزْقًا مِنْ لَدُتًّا এ বসবাস করাইনিঃ সেখানে সব ধরনের ফলমূল আমদানী করা হয়, আমার পক্ষ থেকে রিমিকস্বরূপ? <sup>১২</sup> এই আয়াতে 🗐 শব্দটি দারা এই অর্থ গ্রহণ করা যক্তরী নয় যে, পৃথিবীর সকল প্রকার ফলমূল মক্কায় পাওয়া যাবে। সূতরাং এ সকল আয়াতের উদাহরণ থেকে স্পষ্ট হ'ল যে, কুরআনে সকল কিছুর বিবরণ



মূরা আলে ইমরান, আয়াত : ১৪৫ ।

১০, সূরা আন-নিসা, আয়াত : ১০০।

১১. সুরা আল-হজ্জ, আছাত : ২৭।

১২, সূরা আল-হাছাহ, আয়াত : ৫৭।

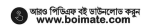
রয়েছে তার অর্থ হ'ল মানুয়ের ধর্মীয় জীবনের সৌলিক ও বুনিয়াদী সকল কিছু বর্ণিত হয়েছে। এতে সকল খুঁচিনাটি বিধান পুংখানুপুংখভাবে অন্তর্ভুক্ত হওয়া যক্তরী নয়। সুতরাং কুরজানে ধুনিয়াদী বিধয়াদি বর্ণিত হয়েছে আর জন্যান্য বিষয়াদি বিস্তায়িতভাবে সুল্লাতে সংরক্ষিত রয়েছে।

#### (দুই) ব্যাখ্যাগত ডুল :

ক, প্রথম আয়াতের ব্যাখ্যা যদি লওহে মাহক্ষ না করা হয়, তবে কুর্নজানের আয়াছটি ভূল প্রমাণিত হবে। কেন্ন্য কুর্নজানে দ্নিয়ার সকল বিষয়বদ্ধ উল্লেখিত হয়নি; বরং কেবল ইসলামের বৃদিয়াদী বিষয়গুলিই অন্তর্ভুক্ত হয়েছে। এমনকি ছালাত, ছিয়াম, হজা, যাকাত প্রভৃতি মুসলমানের মৌলিক ফর্ম বিষয়ের বিভারিত নিয়মাবলীও কুরআনে উপ্লেখিত হয়নি, বরং হাদীছে এসেছে। ছিতীয়ত, আয়াভটি মঞ্চায় নাখিল হয়েছে। আর ইসলামের অধিকাংশ বিধান নাখিল হয়েছে মদীনাতে। এখানে কিতাব অর্থ কুরআন গরে নিলে মদীনায় অবতীর্ণ কুরআনের আয়াতসমূহ বাতীতই মঞ্চায় অবতীর্ণ কুরআনে সব কিছু রয়েছে প্রতীয়মান হবে। এই দৃষ্টিকোণ থেকে মদীনায় অবতীর্ণ কারাজেন হবে। এই দৃষ্টিকোণ থেকে মদীনায় অবতীর্ণ আয়াতসমূহও তালের নিকটে হাদীছের মত অপাপ্ততেয় গণ্য হওয়ায় কথা, য় নিঃসন্দেহে তালের দৃষ্টিতেও অগ্রহণযোগা। সুতরাং এই আয়াত বারা কুরআন উদ্দেশ্য নয়, বরং লওছে মাহক্ষ উদ্দেশ্য।

১০. मृता प्रान-मार्ग, जाघाउ : ७४ ।





তারা তালের কাছে (আমার দ্বীন) ব্যাখা। করে দিতে পারে। <sup>০০</sup> সূতরাং তালের প্রদন্ত সংবাদের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করা এবং তাঁদের আদেশ-নিশেদ শ্রবণ করা মানুষ্বের জন্য অপরিহার্য কর্তন্য।

ব, দিতীয় আয়াতের পূর্ণাল ব্যাখ্যা হ'ল রাসুগুরাহ (৪৪)-এর ২৩ বছরের দীর্ণ নবুঅতী জীবনের কথা, কর্ম ও সম্মতিসমূহ, যা 'হাদীছ' হিসাবে সংরক্ষিত হয়েছে। আল্লাহ নিজেই কুরআনে অসংখ্যবার তার রাসুল (ছা.)-এর আদেশ ও নিবেধের অনুসভণ করার নির্দেশ দিয়োছেন। যেমন আল্লাহ গলেন, 🕉 🗗 💪 आयात ताम्ल त्वामातत या थनान । । ﴿ سُولَ فَخَلُوهُ وَمَا لَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتُهُوا করেন, তা গ্রহণ কর এবং যা নিষেধ করেন, তা থেকে বিরত হও।<sup>৩৫</sup> এখানে 'প্রদান করেন' অর্থ 'আদেশ করেন।'<sup>১৯</sup> একদা আব্দুল্লাহ ইবন্ মাস্ট্রন (রাঃ) لَعَنِ اللَّهُ الْوَاشِيَاتِ وَالْمُونُسْمَاتِ وَالْمُلْكَمُ عَالَ وَالْمُلْكُمُ اللَّهِ وَالْمُنْفَلُحَاتِ आधार ना गठ करतरहन वे ममल नातीत क्षिण माता ना गठ करतरहन वे ममल नातीत क्षिण माता অনোর শরীরে উন্ভি অংকন করে, নিজ শরীরে উন্ভি অংকন করায়, যারা সৌন্দর্য্য বর্ধনের জন্য ক্রব চুল উপড়ে ফেলে ও দাঁতের মাঝে ফাঁক সৃষ্টি করে। যে সব নারী আল্লাহর সৃষ্টিতে বিকৃতি আনয়ন করে। একথা বন্ আসাদের জনৈকা মহিলা উন্মে ইয়াকুবের নিকট পৌছলে তিনি ইবনু মাসভদের নিকটে এসে বললেন, আপনি কি এরপ কথা কলেছেনং ইবনু মাস্টুদ বললেন, আহি কেন তাকে লা'নত করব না, যাকে আল্লাহর রাস্ল (ছা.) লা'নত করেছেন এবং যা আল্লাহর কিতাবে রয়েছেঃ তবন মহিলাটি বলল, আমার কাছে রক্ষিত কুরআনের কোথাও একথা পাইনি। জবাবে ইবনু মাসউদ বললেন, যদি ভূমি কুরঝান ভালভাবে পড়, তাহ'লে পাবে। তুমি কি দেখনি আল্লাহ বলেছেন, 🗘 ताजून खामाप्तत या जारमन करतन, छ। श्रद्भ । أَنَاكُمُ الرُّسُولُ فَخُلُوهُ..... কর...... (আল-হাশর ৫৯/৭)। তখন মহিলাটি বলল, হ্যা। ইবনু মাস্টেন বললেন, রাসূলুল্লাহ (ছাঃ) আমাদেরকে উজ কাজে নিষেধ করেছেন'। তখন মহিলাটি বলল, আমার ধারণা আপনার পরিবারে এরূপ আছে। ইবনু মান্ডদ বললেন, যাও দেখে আসো। মহিলাটি ভিতরে গিয়ে তেমন কিছু না পেয়ে কিরে

১৪. সুরা ইবরাহীম, আয়াত : ৪।

১৫. দ্রা আল-রাশর, আয়াত : ৭।

১৬, हेरन् काडीर, काछजीतन्त्र कृतवानित्र वागीम, ४म ४७, १, ७५।

এল। তথ্য ইবনু মাসউদ (রাঃ) বলপেন, যদি এরূপ থাকত, তাহ'লে তুমি আমাদের দু'জনকে (স্বামী-শ্রীকে) একলে পেতে না (অর্থাৎ তালাক হয়ে যেও)' 🖰

সূতরাং কুরআন স্বানিভূর বিবরণ হওয়ার অর্গ হাদীজ অপ্রয়োজনীয় হওয়া নয় 🔻 কেননা শ্রী'আতের বিজ্ঞানিত বিবরণ রাস্থা (ছা.)-এর আনেশ ও নিয়েখ আকারে হাদীছেই এসেছে। <sup>১৮</sup> আর রাসুপ (ছা.)-এর আলেশ-নিমেধাবলী মূলত আন্নাহর পক্ষ থেকেই নাখিলকৃত, যা অপর আন্নাতে আল্লাহ নিজেই বলে जात का सनगड़ा ومَا يَنْطِقُ عَن الْهُوَى إِنْ هُو اللَّا وَحَيَّ يُوحَى 'जात का सनगड़ा কথা বলে না। বরং তা-ই বলে যা তার প্রতি অহীরূপে প্রেরণ করা হয়। <sup>১৯</sup> সুতরাং সুনাহর মাধ্যমেই কুরজান بَيْانَا لِكُلِّ شَيْ সকল বিষয়ের পূর্ণাছ ব্যাখ্যা' হয়েছে।

দিতীয়ত, কুরআন কখনও প্রতাক্ষ 🗻 তথা আয়াত নায়িলের মাধ্যমে এবং কখনও পরোক্ষ ১৮৮ বা হাদীছের মাধ্যমে খীনের সকল বিষয়ের বিবরণ দিয়েছে। যেমন ইমাম শাফেট (২০৪হি.) উক্ত আয়াতের ব্যাখ্যায় বলেন, नाशान वा दिरदान والبيان السم حامع لمعاني مجتمعة الأصول، منشعبة الفروع এমন সকল অর্থ একত্রিত করে, যা মূলনীতিগত দিক থেকে এক, তবে শাধা-প্রশাখাগতভাবে বছবিধ। তিনি বলেন, আল্লাহ এই বিবরণ নিয়েছেন করেকভাবে- (১) যা আল্লাহ নছ মাহিল করার মাধ্যমে বর্ণমা করেছেন। যেমন মানুষের জন্য ফর্ম করেছেন ছালাত, যাকাত, ছিয়াম, হজ প্রভৃতি, আবার হারাম করেছেন গোপন ও প্রকাশ্য পাপাচার, যিনা, মদ, মৃত ভক্ষণ, শৃকরের গোশত ডক্লণ প্রভৃতি বিষয়। (২) যা ফর্ম হওয়ার ব্যাপারে তাঁর কিতাবে নাহিল করেছেন, কিন্তু তা বাস্তবায়নের পদ্ধতি শিখিয়ে দিয়েছেন তাঁর রাস্ল (ছা.)-এর মাধ্যমে। ধেমন ছালাভের সংখ্যা, যাকাত আদায়ের সময় প্রভৃতি বিষয়। (৩) যা রাসুল (ছা.) বিধান হিসাবে চালু করেছেন, কিন্তু আল্লাহ সে ব্যাপারে কোন নছ নাখিল করেননি। আল্লাহ যেহেডু তাঁর কিতাবে রাসূল

১১, বুরা আন-নাজম, আয়াত : ৩-৪ ৷





১৭, হুইছিল বুখানী, ছা/৪৮৮৬; ছুইছে মুদালিম, ছা/২১৭৫।

১৮. ম. আশ-শান্তিই, আল-মুন্তানাকাল, ধর্ম বন্ধ, পু. ১৮০।

(জা.)-এর আকুগতা ভর্ম করেছেন এবং তার চ্কুম পালনের নির্দেশ নিয়েছেন, অতএব রাস্ল (ছা.)-এর নিকট গেকে কোন বিধান গ্রহণ করা অর্থ তা স্বয়ং আল্লাহর নির্দেশ মোভাবেকই গ্রহণ করা।

#### (তিন) যুক্তিগত ভুল :

15

ক. যদি কুরআনই সমস্ত কিছুর বিভারিত বিবরণ হয় এবং কোন ন্যাস্যার প্রয়োজন না হয়, তবে কুরআনের মর্মার্থ অনুধাবনের উপায় কীণু নিংসান্দেতে অভিধানে বৰ্ণিত শব্দাৰ্থ বানা কুৱআন বুঝতে হয়ে। এখন প্ৰশ্ন আলে যে, সঠিক শব্দার্থটি জানার জন্য কোন অভিধানটি নির্ভরযোগ্য? কেননা অভিধান ভেদে শনার্থেও কখনও ভিন্নতা এসে থাকে। আবার কুরুআনে একই শব্দ অনেক সময় বিভিন্ন অর্থ দেয়। সেক্ষেত্রে কিনের চিত্তিতে সঠিক শবার্থাটি নির্বাচন করতে হবে? কেউ কি এমন নিশ্চয়তা দিতে পারবে হে, শব্দার্থ দিয়ো বুরুআন বুঝতে গিয়ে কেউ কুরখানের মর্মার্থই বিকৃত করে ফেলবে নাঃ গুধু তাই নয়, অনারবদের জন্য কুরআন বুঝতে আরবী ভাষার ব্যাকরণ ও অলংকারশাস্ত্র জানা ব্দবিশ্যক। সুতরাং কুরআন বোঝার জন্য যদি অভিধান থেকে শব্দর্থ জানা এবং আরবী ব্যাকরণ জানা আবশ্যক হয়, তবে রাসূল (ছা.)-এর গৃহীত নীতি তথা সুনাহ সম্পর্কে জানা কি অধিকতর আবশ্যক নয়ঃ কেননা কুরআনের বছ শব্দ আভিধানিক অর্মের পরিবর্তে রূপক কর্ম ধারণ করে। যেমন কুরআনের الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُلْسُوا إِمَاتُهُمْ بِظُلْمَ أُولَٰتِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهَتَدُونَ ﴿अाग़ारु 'যারা ঈমান এনেছে এবং তাদের ঈমানের সাথে যুলুম (শিরক)-কে মিশ্রিত করেনি, আদের জন্যই রয়েছে (জাহান্নাম থেকে) নিরাপণ্ডা এবং তারাই হেদায়াত প্রাপ্ত।<sup>123</sup> এ আয়াতে 'যুলুম' শব্দির অর্থ কী? যদি শব্দার্থ অনুযায়ী 'অত্যাচার' অর্থ করা হয়, তবে আয়াতটির অর্থ দাঁড়াবে যে, কোন ব্যক্তি ইচ্ছাকৃত বা ভুলবশত নিজের ওপর কিংবা অন্যের ওপর কোন প্রকার অত্যাচার করা মাত্রই তার ঈমান কল্মিত হয়ে যাবে এবং সে ঈমানহারা হয়ে যাবে। অথচ বাস্তবভায় ভা নয়। বরং আয়াতে 'ফুলুম'-এর অর্থ শিরক, যা রাসূল (ছা.) তার হাদীছের মাধ্যমে সপষ্ট করে দিয়েছেন 🌂 সূতরাং সুনাহ ব্যতীত ভধু অভিধানের সাহায্যে কুরজান বোঝার চিন্তা একেবারেই অবান্তর ও অসম্ভব।

দ্বিতীয়ত, আল্লাহ রাব্বুল আলামীন কুরআনেই সকল কিছুর বিবরণ দিতে পারতেন, কিন্তু তাঁর অভিপ্রায় ভিন্ন। যেমন ছালাত হ'ল ইসলামের সবচেয়ে

२०. धान-भारमञ्ज, धात-विमानार, नु, २১-२२।

২১, সুরা আল-আন'আম, আয়াড : ৮২।

২২, ছহীবল বুগারী, হা/৩৩৬০, ৩৪২৮ প্রচৃতি; হুহীহ মুসলিম, হা/১২৪।

ভরত্বপূর্ণ ইবাদত। পনির কুরআনের অন্তত ৭৩টি কার্যাগার ছালাত আদারের জন্য নির্দেশ এসেছে। কিন্দ্র এড অধিক্ষরার ছালাত প্রাদারের নির্দেশ প্রদান করা সভ্তেও সমগ্র কুরআনে কোখাও ছালাত আদারের পূর্ণাঙ্গ নির্মাবলী উল্লেখ করা হয়নি। যেমন রুকু, সিকলা, কিরামসহ প্রতিটি ছালাতের সময় এক্ সংখ্যা কোন কিছুরই বিবরণ কুরআনে নেই। অনুরূপভাবে ইসলাত্মের অন্যান্য মৌলিক ইবাদত যাকাত, ছিয়াম ও হজু সম্পর্কেও কুরআনে বিস্তারিত নির্বেগ নেই। এক্সাত্র হালীছ বা সুন্নাহ থেকেই এ সকল ইবাদতের পূর্ণাছ নিচ্মাবলী জানা যায়। এখান থেকে শপ্ত হয় যে, আল্লাহ কুরআনে স্থানের মৌলিক নীতিমালা উল্লেখ করেছেন এবং তার পক্ষ প্রেকে এর বিস্তারিত বিবরণের দায়িত্ব দিয়েছেন রাসূল (ছাঃ)-কে। সূত্রাৎ হালীছের মাধ্যমেই কুরআন সমন্ত কিছুর বিস্তারিত বিবরণ হয়েছে।

খ. যারা হাদীছকে শরী'আতের অংশ মনে করতে বিধানিত হন এই যুক্তিতে যে, তাতে বীনের ময়ো বহিরাগত জিনিসের অনুপ্রবেশ ঘটরে, তানের নৃষ্টাত্ত বর্ণনা করতে গিয়ে ড. মুছজুফা আ'যামী চমংকার উদাহরণ দিয়েছেন। তিনি বলেন, ঐ ব্যক্তির উদাহরণ হ'ল এমন ব্যক্তি, যাকে এমন একটি সুসজিত প্রাসাদ দেয়া হ'ল, যার মধ্যে প্রয়োজনীয় স্বকিছুই রয়েছে। অতঃপর সে প্রাসাদটিতে কোন আলোর ব্যবস্থা রাখল না। তার ধারণামতে প্রাসাদটি নিছেই বয়ংসম্পূর্ণ। সূত্রাং এতে বাইরের কোন বস্তু প্রবেশ করানো যাবে না। নতুরা তা পরমুখাপেক্ষী হয়ে যাবে। কেননা বৈদ্যুতিক তারগুলি বাইরের কোন জেনারেটরের মাধ্যমে বিদ্যুৎ সরবরাহ করছে। সূত্রাং সে রাতের অভ্যনারকেই আলো ধরে নিচেছ, যেহেত্ সে বয়ংসম্পূর্ণ প্রাসাদ দেখতে চায়। ১০

মেটিকথা নিঃসন্দেহে কুরআন ১৮ এবং ১৯০ হিসাবে মানবজাতির জনা
মৌলিক সবকিছুই বর্ণনা করেছে: কিন্তু আল্লাহ্ মানবজাতির হেদায়েতের জনা
কেবল কুরআন প্রেরণ করেই ক্ষান্ত হননি, বরং মানুবের নিকট কুরআনের
রাখা। প্রদানের জন্য রাসূল প্রেরণ করেছেন। আর রাস্ল (ছা.)-এর মাধ্যমে
প্রেরিত কুরআনের শিক্ষাসমূহ বান্তবায়ন পক্ষতির নামই হ'ল সুনুহ। সূত্যাং
সুনুহকে নিম্প্রয়োজন মনে করার অর্থ রাসূল (ছা.)-এর আগমনকে অর্থহীন
সাবান্ত করা এবং তার রিসালাতের উদ্দেশ্য ও মর্যালাকে অন্থীকার করা। আর
এতে রাসূল (ছা.)-কে মান্য করার কুরআনী নির্দেশকে অমান্য করা হয়, যা
স্বয়ং কুরাআনই অমান্য করার শাহিল।



২৩. মুখতুফা আল-আ'যামী, দিৱাসাতুন ফিল হালীছ আল-নাবাৰী, ১ম ব০, পুঁ. ৩৬ /

जाएनच भनीन र'न, जानाइन गणी- यो धी, दें या धी, दें ये الحافظون 'আমরা যিক্র নাখিল করেছি এবং আমরাই এর হেফাগতকারী।"" এই আয়াতে 'যিক্র' শানের অর্থ হ'ল কুরআন। অর্থাৎ আল্লাৎ কেবল কুরআন সংরক্ষণের দায়িত্ব নিয়েছেন, অন্য কিছু নয়। আয়াতে 🗓 সর্বনামটি একরচন নির্দেশক, যা কেবল কুরুআনের প্রতিই ইঙ্গিত করে, হাদীছের প্রতি নয়। ডা. তাওফীক ছিদকী, ইসমাঈল মানছুর, জামাল বান্না এবং উপমহাদেশের হানীছ অস্বীকারকারীগণ প্রমুখ এই দলীল পেশ করেছেন।<sup>২৫</sup>

#### পর্যালোচনা:

এথানে 'ষিক্র' অর্থ ওধু 'কুরআন' নয়, বরং এর মধ্যে হানীছও শামিল। কেননা পূর্ণাঙ্গ ইসলামী শরী আতের হেফাযতকারী হ'লেন আলাহ। আর হাদীছ ইসলামী শরী'আতের অপরিহার্য অংশ। সুতরাং হাদীছও আবশ্যিকভাবে 'যিকর'-এর অন্তর্ভুক্ত। দলীলসমূহ নিম্নরপ:

ক. 'যিক্র' শব্দটি ছারা কেবল কুরআন উদ্দেশ্য নয়, বরং হাদীছও এর অন্ত র্ভুক্ত। কেননা 'যিকর' ছারা আল্লাহুর প্রেরিত দ্বীন উন্দেশ্য। যেমন আল্লাহ বলেন, فَاسْأَلُوا أَهْلَ الذُّكُرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَسُونَ সুভরাং 'আহলুয বিজর' বা জ্ঞানীদের জিজ্ঞাসা কর, যদি তোমরা না জেনে থাক। <sup>২৬</sup> এই আয়াতে 'আহলুয যিক্র' বলতে 'আহলুল ইলম' বা শ্বীন বা শরী'আত বিষয়ে অভিজ্ঞ ব্যক্তিদের প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে।<sup>১৩</sup>

الذكر اسم واقع على كل ما أنزل الله वालन. أنزل الله على نبيه صلى الله عليه وسلم من قرآن أو من سنة وحي بيين بما القرآن



২৪, সুরা আগ-হিজার, আয়াত : ১।

২৫, ভ. ঈমাদ আশ-শারবীনা, *আস-সূন্তাহ আন-নাবাভিয়াহ ধী কিতাবাড়ি আ'দাইল ইগলাম*, ১ম খণ্ড, পু. ২০০।

২৬. সূরা আন-মাহল, আয়াত : ৪৩; সুরা আল-আছিয়া, আয়াত : ৭।

२१. जान-क्राङ्की, वाल-जामि' नि जारकाभिन क्राजान, ১०म ४७, পृ. ১०৮।

হাগীছ অধীকারকারীদের সম্পন্ন নিরসন

প্রক্রির খণতে কুর্মধান ও সুনাহ আকারে আল্লাহ তার রাসুলের ওপর যা কিছু নামিল করেছেন, স্বানিকুকেই বুঝার। সুনাহর আকারে প্রেরিড অহী দারা কুনআনের ন্যান্যা করা হয়েছে।' অতঃপর তিনি সূরা নাইলের ৪৪ নং আরাডটি आमड़ा व्यालनाड़ وَالْرَقَا إِلَيْكَ الدُّكُرُ إِنْكِنَ لِلنَّاسِ مَا أَوْلَ إِلْهُمْ , आमड़ा व्यालनाड़ নিকট 'যিকর' নাফিল করেছি, যাতে আপনি লোকদের ব্যাখ্যা করে বেন, যা ভাদের জনা নাযিণ করা হয়েছে।' তিনি নলেন, 'আয়াতটি দ্বারা রাস্ল (ছা.) मानुरमत निक्छ कुवजात्मत नामा कतात जना जानिष्ठ कतारहन। कुवजात জনেক 'মুজমাল' বা সহক্ষিত্ত বিষয়া রয়োছে যোনন ছালাত, যাকাত, হজ গ্রভৃতি। যেসব বিষয়ে কর্ণীয় সম্পর্কে আল্লাহ তাঁর নিজস্ব শব্দে আমাদেশ্রক জানান নি; কিন্তু স্নাসূল (ছা.)-এর বিধরণে তা এনেতে। সূতরাং ঐ সংক্ষিপ্ত বিষয়গুলিতে যদি রাস্ল (ছা.)-এর বিবরণ সংরক্ষিত না থাকে এবং ভা বহিরাগত বস্তুর সংমিশ্রণ থেকে মুক্ত থাকার নিশ্চয়তাপ্রাপ্ত না হয়, তবে কুরআনের মূল নির্দেশ (ৣৣৣল) দারা উপকৃত হওয়ার সুযোগ অকার্যকর হরে যায়। এতে আমাদের ওপর ফর্যকৃত শরী আতের অধিকাংশ বিধান বাতিল পরিগণিত হবে।<sup>১২৮</sup>

তিনি বলেন, খীনের ব্যাপারে রাস্ল (ছা.)-এর প্রতিটি বংট্ আল্লাহ্র প্রেরিত অহী। অভিধানবিদ ও শরী আত বিশেষজ্ঞদের দিকট এ বিষয়ে কোন প্রকার মতভেদ বা সংশয় নেই যে, জাল্লাহ্র গক্ষ থেকে যা কিছু অহী হিসাবে নাখিল হয়েছে তা-ই হ'ল 'যিকরে মুনাযযাল' বা 'গ্রেরিড উপদেশবাণী'। সুতরাং সকল প্রকার অহীই সুনিশ্চিতভাবে আল্লাহ্র সংরক্ষণে সংরক্ষিত। আর আল্লাহ যার সংরক্ষণের দায়িত্ব নিয়েছেন তা কখনো বিনষ্ট হবার নয় এবং তাতে কোন প্রকার বিকৃতি ঘটার কোনই সম্ভাবনা নেই।' তিনি আরও বলেন, 'রাসূল (ছা.) দ্বীনের ব্যাপারে কোন কথা বলবেন আর তা হারিয়ে যাবে তা যেমন হ'তে পারে না, আবার তাতে কোন বহিরাগত বঙ সংমিশ্রিত হবে, অথচ কেউ তা পৃথক করতে পারবে না, এরও কোন সুযোগ নেই। কেননা যদি এমন সুযোগ থাকত তবে 'যিকির' অসংব্রক্ষিত হয়ে পড়ত এবং তা হেফাযতের জন্য আল্লাহর দায়িত্ব গ্রহণের প্রতিশ্রুতিও মিখ্যা

२७: इतम् धाराम, जाल-इंश्लाम की अधूनिन जाश्काम, ১म चढ, लू. ১১১-১২২।







২৮. ইবনু হামম, জাল-ইবনাম ফী উছুলিল জাহকাম, ১ম খণ্ড, পূ. ১২২।

ইবনুল কাইয়িম (৭৫২হি.)-ও স্রা নাহলের ৪৪ নং আয়াতটির ব্যাখ্যায় বলেন, ১১ فعلم أن كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم في الدين كله بالله فعلم أن كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم في الدين كله (অক্তর্মব আবা পেল যে দ্বীনের ব্যাপারে রাসূল (ছা.)-এর সকল সক্তবা আল্লাহর পক্ষ থেকে অহি। আর আল্লাহর পক্ষ থেকে প্রেরিত সকল অহিই হ'ল আল্লাহ কর্তৃক নামিলকৃত 'যিকর'।

খ. আল্লাহ বলেন, তা ক - হাট্ট হাট্ট হাট্ট - হাট্ট হাট্ট তা বিছিল বিশ্বনি ভাষা আমাত্ব করার জন্য দ্রুত জিহবা সংগ্রালন করবেন না'। 'নিচরাই তা সংরক্ষণ ও পাঠ করানোর দায়িত্ব আমাদের'। 'অতএব খখন আমরা (ভিট্রোলের মাধ্যমে) তা পাঠ করি, তখন আপনি সেই পাঠের অনুসরণ করুন'। 'অতঃপর এর বিশদ ব্যাখ্যার দায়িত্ব আমাদেরই।'' এখানে 'বিশদ ব্যাখ্যা' অর্থ সম্পর্কে ইবনু কাছীর (৭৭৪ছি.) বলেন, হাট্টা করব এবং বহি হাট্টা করব এবং বহী বা ইনহামের মাধ্যমে আমরা কুরআনের অর্থ বর্ণনা ও ব্যাখ্যা করব এবং বহী বা ইনহামের মাধ্যমে আমরা এর উদ্দেশ্য ও শারই বিধান জানিরে দেব।'' সুতরাং 'বিশদ ব্যাখ্যা' হ'ল 'হাদীছ', যা অহী ও ইলহামের মাধ্যমে আল্লাহ তার নবীকে প্রদান করেছেন। অতএব কুরজান ও হাদীছ দু'টিরই হেকায়তের দায়িত্ব আল্লাহর।

পা, আয়াতে র্র শব্দের সর্বনামটি 'সীমাবদ্ধতা' (الخصر)-এর অর্থ দেওয়ার জনা আসেনি, অর্থাৎ এর দ্বারা এককভাবে কেবল কুরআনকেই উদ্দেশ্য করা হয়নি। বরং এর ব্যাখ্যায় আবুল গনী আবুল খালিক (১৯৮৩খ্রি.) বলেন, আত্মাহ কুরআন ছাড়াও অনেক কিছুই সংরক্ষণ করেছেন। যেমন আত্মাহ তার রাসূল (ছা.)-কে যাবতীয় য়ড়য়ড় এবং হত্যা প্রচেষ্টা থেকে রক্ষা করেছেন। তিনি আরশ, আসমান-যমীন সংরক্ষণ করেছেন কিয়ামত পর্যন্ত। সূতরাং সর্বনামটি সীমাবদ্ধতার অর্থ দেয় না এবং ব্যাকরণগতভাবে সর্বনামটির

৩০. देवनून कार्रेशिय, मुचाणाहारूक हा*ल्यानिक व्याम-मुदमामार,* पृ. ৫৫%।

৩১, সূরা আল-জ্বিয়ামাহ, আয়াত : ১৬-১৯ /

०२. इरम् कांद्रीय, जाएमीक्स क्रुयामिन व्यायीम, ४म वट, भू. ५५ ।

হওয়ার উদ্দেশ্যও সীমানদ্ধ অর্থ প্রদান করা নয়, বরং আয়াতের বিন্যাস অভুন্ন রাখা। ডিনি আরও বলেন যে, যদি সর্বনামটি খারা সীমারদ্ধতার অর্থও গ্রহণ করা হ'ত, তবুও সেই কারণে আমাতের ব্যাপকার্থ থেকে সন্নাহ বাদ পড়ত না। কেননা কুরআনের সংরক্ষণ সুনাহর সংরক্ষণের ওপর নির্ভরশীল এবং সুনাহর সংর্থাদের মাঝেই কুর্আনের সংরক্ষণ নিহিত। জতএব সুন্নাহও এই আয়াতের মধ্যে ব্যাপকার্থে শামিল হবে এবং আল্লাহ সুনাহকেও তেমনিভাবে হেন্দায়ত করেছেন, যেমনভাবে কুরাআনকে হেফায়ত করেছেন। ফলে সুনাহর কোন কিছুই হারিয়ে যায় নি, যদিও তা প্রত্যেক ব্যক্তির কাছে এককভাবে রঞ্জিত নেই।

ঘ, যুক্তিগতভাবেও প্রমাণিত হয় যে, 'যিক্র' দারা আয়াতে কুরুঝানের সাথে হাদীছও উদ্দেশ্য করা হয়েছে। কেননা কুরজানের সাথে কুরজানের ব্যাখ্যা হেফাযত করাও অপরিহার্য। যদি আল্লাহ গুধু কুরআন সংরক্ষণ করতেন এবং কুরআনের ব্যাখ্যা তথা হাদীছ সংরক্ষণ না করতেন, তবে অপব্যাখ্যাকারীনের হাতে অচিরেই স্বয়ং কুরআন বিকৃতি ও পরিবর্তন-পরিবর্ধনের শিকার হ'ত এবং স্বার্থনাজ ব্যক্তিগণ যা খুশি তাই রচনা করে রাস্ল (ছা.)-এর নামে চালিয়ে দিত। এতে ইসলাম ধর্মও ইহদী-খৃষ্টান ধর্মের মত বিকৃত হয়ে পড়ত, যারা নিজ হাতে ধর্ম্মান্থ রচনা করে বলেছিল যে, এটি আল্লাহ্র কিতাব, অথচ তা আল্লাহ্র কিতাব ছিল না।<sup>জা</sup> সুতরাং নিঃসন্দেহে আল্লাহ কুরআনকে যেমন সংরক্ষণ করেছেন, তেমনি তার ঝাখ্যা হিসাবে হাদীছও সংরক্ষণ করেছেন। আর সংরক্তণ করেছেন বলেই ইসলাম ধর্ম ইছদী এবং খৃষ্টান ধর্মের মত বিকৃতি किरवा विल्खित निकात इसि। आल्लार यथार्थर वरलाइन, اللَّهُ الَّذِينَ آشُوا অতঃপর আল্লাহ নিজ অনুমতিতে মুমিনদেরকে لِمَا احْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقُّ بإذْنهِ হেদায়াত দিলেন যে বিষয়ে তারা (পথজয় আহলে কিতাবরা) মতবিরোধ করছিল।"<sup>cq</sup>

 ঐতিহাসিকভাবে যদি বিশ্লেষণ করা হয়, তবে এটি নিক্তিভাবে প্রতীয়মান হবে যে, রাস্ল মুহামাদ (ছা.)-এর সুরাহ তথা তার জীবন ও কর্মের আলেবা মুসলমানদের নিকট যেরপে ভরুত্ ও মর্যাদা পেরেছে আ সমগ্র পৃথিবীর ইতিহাসে অন্য কোন ব্রষ্ট্রেনায়ক, চিন্তানায়ক, সেনানায়কের ভাগ্যে জোটেনি।

৩৫, সুরা আল-বাকারাহ, আয়াত : ২১৩।







৩৩, আমূল গনী আমূল থালিক, *ছাছিয়াতুদ সুদাহ*, পৃ. ৩৯০-৩৯১।

६८. देवनून करिविम, मुख्याहाताह हाख्याद्रिक व्याल-मुनामांगाद, भू. ४९०।

ছাহারী, তাবেই এবং তৎপরবর্তীকালের মৃসলমানগণ অত্যন্ত আগ্রহ ও তৎপরতার সাথে রাস্লা (ছা.)-এর প্রতিটি কথা, কর্ম ও অনুমোদন পুংখানুপুংখভাবে সংরক্ষণ করেছেন। তথু তাই নাা, এ সকল বিবরণের বিভদ্ধতা এবং প্রকৃত ব্যাখ্যা নির্ধায়ের জন্য নিয়োজিত হয়েছেন হাজারো বিধান। পৃথিবীর আর কোন মানুষ্যের জীবনী এত সৃষ্য ও সুনিজ্তভাবে সংরক্ষণ করা হয়নি। সুজরাং এই বিশাল কর্ময়জ যদি কোন কিছুর ন্যাখ্যারে সাম্মুগ্রহান করে, তা হ'ল এটাই যে, আল্লাহ মুসলিম উন্মান্তর এই তৎপরতার মাধ্যমে তাঁর রাস্লা (ছা.)-এর সমগ্র জীবনীই আয়নার মত হেফায়ত করেছেন, যা 'সুল্লাহ' বা 'হাদীছ' হিসাবে ছাহাবীদের স্মৃতি ও লেখনীর মারফৎ কেয়ামত পর্যন্ত জন্য কুরআনের নাায় সংরক্ষিত হয়ে আছে।

#### সংশয়-৩. হাদীছ আল্লাহুর অহী নয়।

মুনকিরে হানীছ আবুল্লাই চড়কালভী বলেন, আমরা অহী ব্যতীত জনা কিছু মানতে আদিই ইইনি। যদি তর্কসাপেক্ষে ধরে নেই যে, কিছু হানীছ সুনিন্দিতভাবে রাসূল (ছা.) থেকে সাবান্ত হয়েছে, তবুও তার অনুসরণ করা অপরিহার্য নয়। কেননা তা আল্লাহর পক্ষ থেকে নাযিসকৃত অহী নয়। অনুরূপভাবে গোলাম আহমাদ পারভেষ বলেন, 'অহী দুই ভাগে বিভক্ত' এই বিশ্বাস ইছদীদের নিকট থেকে ধার করা। তারাও একই বিশ্বাস করে যে জহী দুই প্রকার। পঠিত অহী (Shaktab) এবং অপঠিত অহী (Shab-alfa)। এই ধারণার সাথে ইসলামের কোন সম্পর্ক নেই। তা

#### शर्यात्नाघ्नाः

21

ক. কুরআনে সূরা আন-নাজমের ৩-৪ আয়াত এবং সূরা আল-হারাহর ৪৪-৪৭ আয়াতে স্পষ্টভাবে আল্লাহ গোষণা করেছেন যে, রাস্ল (ছা.) ছীনের বিষয়ে যা কিছু বলেন, তা আল্লাহর পক্ষ থেকেই বলেন এবং তা আল্লাহর অহি। এর ভিত্তিতে প্রমাণিত হয় যে, আল-কুরআন যেমন রাস্ল (ছা.)-এর নিকট অহী সূত্রে প্রেরিত হয়েছে, তেমনিভাবে তিনি সুনাহও অহী সূত্রে প্রান্ত প্রান্ত হয়েছেন। উভয় প্রকার অহির মধ্যে পার্থকা কেবল এই যে, আল-কুরআন শব্দগতভাবে



৩৬, ভ. ঈমাদ আশ-শাববীনী, *আন-সূত্রাহ আন-নাবাভিয়াহ ফী কিতাবাতি আশাইণ ইসলাম*, ১ম ২৪, পু. ২১৪–২১৫।

৩৭: খাদিম ইণাইী বথশ, আল-কুরআনিউন গুয়া গুবহাডুহুম, পৃ. ২১৩-২১৪। ৩৮: আল-কুরতুরী, আল-জামি' লি আহকামিল কুরআন, ১৭শ খণ্ড, পৃ. ৮৫: ইবনু কাজীর, তাহসীক্রক কুরআনিল আয়ীম, ৭ম খণ্ড, পৃ. ৪১১।

নাষিল হয়েছে এবং ডা ছালাতে তেলাওয়াত করা হয়। সেই সাথে আল্লাহ ডা শব্দগতভাবেও কোন প্রকার পরিবর্তন বা পরিবর্ধন থেকে সংরক্ষণ করেছেন। কিন্তু হাদীছের ক্ষেত্র অনেক ব্যাপক। তা ডিব্রীলের মাধ্যমে সরাসরি শব্দাকারে নাখিল হয়নি, বরং আল্লাহ্র পক্ষ থেকে ইলহামের মাধ্যমে অর্থগতভাবে প্রেরিড কোন মানুবের পঞ্চে সম্ভব নয় যে, আল্লাহ তার সাপ্তে সরাসরি কথা বলবেন, অহীয় মাধ্যম, পর্দার আড়াল অপনা কোন দৃত প্রেরণ ব্যাতিরিকে।'<sup>৩৯</sup> অর্থাৎ রাস্ল (ছা.) কুরআন ছাড়াও আল্লাহুর পক্ষ থেকে ইলহান্ সূত্রে প্রাপ্ত অহির মাধ্যমে মানুষের দ্বীনী বিষয়ের সমাধান দিতেন। পরিত্র কুরআনে এর অসংখ্য উদাহরণ রয়েছে। যেমন-

(١) भूता আত-তাহরীমের ৩ আয়াতে আল্লাহ বলেন, أَسْرُ النَّبِيُّ إلى يَعْض أزْوَاجِهِ حَدِيثًا فَلَمًّا نَبَّأْتًا بِهِ وَأَظْهَرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْض आत यथन नदी छाड़ فَلَمَّا نَبَّأَهَا بِهِ قَالَتْ مَنْ أَنْيَأَكَ هَلَا قَالَ نَبَّأَتِيَ الْعَلِيمُ الْحَبِيرُ এক খ্রীকে গোপনে একটি কথা বলেছিলেন; অতঃপর যখন সে (ব্রী) অন্যকে তা জানিয়ে দিল এবং আল্লাহ তার (নবীর) কাছে এটি প্রকাশ করে দিলেন তখন নবী কিছুটা তার স্ত্রীকে অবহিত করদোন আর কিছু এড়িয়ে গেলেন। যখন তিনি তাকে বিষয়টি জানাল তখন সে (খ্রী) বলল, "আপনাকে এ সংবাদ কে দিল?' সে বলল, 'মহাজ্ঞানী ও সর্বজ্ঞ আন্মাহ আমাকে জানিরেছেন।'

এই আয়াতে সপষ্ট হয় যে, রাসূল (ছা.) তাঁর কোন স্ত্রীকে একটি গোপন কথা বলেছিলেন, যা তিনি অসুবিধা নেই ভেবে অন্যদের নিকট ফাস করে দিয়েছিলেন। অতঃপর আল্লাহ তাঁর রাসূল (ছা.)- কে তাঁর স্ত্রীর এই কর্মটি জানিয়ে দিলেন এবং রাস্ল (ছা.) ন্ত্রীকে বিষয়টি স্বল্পাকারে উল্লেখ করে জিজ্ঞাসা করলেন। তখন স্ত্রী বিশ্মিত হয়ে এই তথ্যের উৎস রাসূল (ছা.)-এর নিকট জানতে চাইলে তিনি বললেন, 'আমাকে জানিয়েছেন আল্লাহ।' এই ঘটনার রাসূল (ছা.) তাঁর স্ত্রীকে কী বলেছিলেন, আর তাঁর স্ত্রী অন্যদের নিকট কী ফাঁস করেছিলেন কিছুই উল্লেখ করা হয়নি। এখন প্রশ্ন হ'ল, এই অনুল্লেখিত বিষয়গুলো কি পরবর্তীতে কুরআন থেকে বিলুগু করা হয়েছে, নাকি রাসূল (ছা.)-কে আল্লাহ ভিন্ন প্রকার অহী (গায়র মাতলূ)-এর মাধ্যমে



৩৯. সূরা আশ-শূরা, আরাত : ৫১।

জানিয়েছিলেন? যদি বলা হয় কুরআন গেনে বিলুপ্ত হয়ে গেছে, সেটা অসম্ভব। সূতরাং এটা অগরিহার্য হয়ে যায় যে, রাসূল (ছা.) অপঠিত অহির দারা সংবাদপ্রাপ্ত হয়েছিলেন।

(২) সূরা আল-বাকারাহর ১৪৪ আয়াতে আলাহ বলেন, ঠেনুন্ট টেন্ট্রিট্রিট টেন্ট্রিট টেন্ট্রটিট টেন্ট্রিট টেন্ট্র টেন্ট্রিট টেন্ট্র টিন্ট্র টেন্ট্র টিন্ট্র টেন্ট্র টেন্ট্র টেন্ট্র টিন্ট্র টেন্ট্র টেন্ট্র টেন্ট্র টেন্ট্র টিন্ট্র টেন্ট্র টেন্ট্র

এই আয়াতে মুসলমানদের প্রথম কিবলা বায়ত্ব মুঝুন্দাস থেকে পরিবর্তিত হয়ে কা'বা ঘরের দিকে নির্ধারদের ঘটনাটি উল্লেখ করা হয়েছে। প্রশ্ন হ'ল, আয়াতের বর্ণনামতে দিতীয় ক্বিলা নির্ধারণের পূর্বে প্রথম ক্বিলা হিসাবে আল্লাহ বায়ত্ব মুঝুন্দাসকে নির্ধারণ করেছিলেন। কিন্তু সেই নির্ধারণের কোন দলীল কি ক্রআনে রয়েছে? যদি না থাকে, তার অর্থ হ'ল আল্লাহ প্রথম ক্বিলা সম্পর্কে রাস্ল (ছা.)-কে অহী গায়র মাতব্ (হাদীছ) ছারা অবগত করিয়েছিলেন।

সুতরাং নিঃসন্দেহে হাদীছও আল্লাহর অহী যা ইলহামের মাধ্যমে আল্লাহ তার রাস্ল (ছা.)-এর নিকট প্রেরণ করেছিলেন। আর এ কারণেই ছাহারীগণ রাস্ল (ছা.)-এর সকল আদেশ-নিষেধ শিরোধার্য মনে করে পালন করতেন, যদিও তা কুরআনে না থাকত। তার মৃত্যুর পরও যথনই রাস্ল (ছা.)-এর কোন সুনাহ সম্পর্কে জানতে পেরেছেন, তৎক্ষণাৎ তার প্রতি চূড়ান্ত আনুগতোর মন্তক অবনত করেছেন, যদিও সে বিষয়ে কুরআনে কোন স্পষ্ট নির্দেশনা নেই।

রশীদ রিয়া (১৯৩৫খ্রি.) বলেন, রাস্ল (ছা.) হ'তে দ্বীনের ব্যাপারে যে সকল হাদীছ ছহীহ সূত্রে বর্ণিত হয়েছে, তা নিঃসন্দেহে ব্যাপকার্থে আল্লাহ কর্তৃক নায়িলকৃত বিধানে মধ্যেই শামিল। কেননা আল্লাহ আমাদেরকে রাস্ল (ছা.)-এর অনুগতা করা ও তার অনুসরণ করার নির্দেশ দিয়েছেন এবং আল্লাহর পক্ষ থেকে তাকে মানুষের নিকট দ্বীনের বাণী প্রচারক হিসাবে দায়িত্ব প্রদান করেছেন। যেমন তাকে বলা হয়েছে, 'আমরা আপনার নিকট 'যিকর' নামিল করেছি, যাতে আপনি লোকদের ব্যাখা। করে দেন, যা তাদের জন্য





नायिन करा इसाएक्।'<sup>60</sup> आठ::अत छिमि वस्त्रन, والحمهور على أن الأحكام , الشرعية الواردة في السنة موحيي بما، وأن الوحي ليس محسورا في القرآن 'অুমত্র বিধানদের মতে সুনাতে ধর্ণিত শরী'আতের আহকামসমূহ আল্লাহর অহী। আর অহী কেবল কুরআনের মাবে সীমাবদ্ধ নর। "82

র্থ, হাদীছ অগ্নীকারকানীদের ধারণা। পঠিত এবং অপঠিত অহির ধারণা ইছ্দীদের নিকট থেকে দার করা হয়েছে। এর স্বপক্ষে নিছক কষ্টকস্কদা বাতীত কোন প্রকার দলীল ভারা দেয়নি। কে কখন কিভাবে এই ধারণা ইহসীদের নিকট থেকে ইসলামে প্রবেশ করিয়েছে, তারও কোন প্রমাণ দেওয়া হয়নি। দ্বিতীয়ত, পৃথিবীর কোন মুসলিম, অমুসলিম বিদ্বান বা ঐতিহাসিক এই অতিনর দাবী উত্থাপন করেন নি। সুতরাং তা গ্রহণযোগ্য হওয়ার কোন কারণ নেই। অপরপক্ষে মুসলিম বিশ্বানগণের বক্তবা সুস্পষ্ট দলীলভিত্তিক। আল্লাহ বলেন, । আর সে মনগড়া কথা বলে না। وَمَا يُنطِقُ عَن الْهَوَى إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى بُوحَى বরং তা-ই বলে যা তার প্রতি অহীরূপে প্রেরণ করা হয়।<sup>183</sup> আল্লাহ আরও وَٱلرَالَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ نَكُنْ تُعْلَمُ وَكَانَ ﴿ ١٣١٩، আর আলাহ তোমার প্রতি নাখিল করেছেন কিতাব ও فَضَارُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا হিকমাত (সুনাই) এবং তোমাকে শিক্ষা দিয়েছেন যা তুমি জানতে না। আর তোমার উপর আল্লাহর অনুগ্রহ রয়েছে মহান।<sup>180</sup> রাস্বুল্লাহ (ছা.) স্পষ্টভাবে الا إلى أو تيتُ الْكِتَابُ وَمِثْلَةُ مُعَهُ، أَلاَ يُوشِكُ رَجُلُ شَيْعَانُ عَلَى أُريكَتِهِ ,चालन يَقُولَ غَلَيْكُمْ بِهُذَا الْقُرْآنِ فَمَا وَجَلَئُمْ فِيهِ مِنْ خُلاَلِ فَأَحِلُوهُ وَمَا وَجَائِتُمْ فِيهِ क्लाम द्वारणा। आयि وَإِنْ مَا حَرَّجَ رَسُولُ اللهِ كُمُّا حَرَّمَ اللهُ مِنْ حَرَّامٍ فَحَرَّمُوهُ-কুরআন প্রতি হয়েছি ও তার ন্যায় আরেকটি বস্তু (হাদীছ)। সাবধান। এমন একটি সময় আসহে যখন বিলাসী মানুষ তার গদিতে বসে বলবে, তোমাদের জনা এ কুরআনই যথেষ্ট। সেখানে যা হালাল পাবে, তাকেই হালাল জানবে এবং সেগানে যা হারাম পাবে, তাকেই হারাম জানবে। অথচ আল্লাহর রাসুল যা হারাম করেছেন তা আল্লাহ কর্তৃক হারাম করার অনুরূপ।<sup>১৪৪</sup>





<sup>80.</sup> मुद्रो भान-भारम, जाग्राङ : 88 ।

৪১. বশীন বিয়া, ভা*ষসীরাল মানার*, ৮ম বহু, পু. ২৭৪।

৪২, দ্রা আন-নাজম, আয়াত : ৩-৪।

৪৩, সূরা খান-নিমা, আয়াত : ১১৩।

<sup>88.</sup> युगनाम व्यारमान, छा/১९১५8, युगान व्याची मार्केन, श्/८७०८, जनम देशीर ।

#### সংশয়-8: আল্লাহ কুরআনকে সহজ করেছেন।

তাদের সতে, আল্লাহ্র বাণী— ু দুর্কু করিছি আমরা ক্রআনকে সহজ করেছি উপদেশ থাভের জনা। অতএব উপদেশ গ্রহণকারী কেউ আছে কি? এই আয়াত থেকে প্রমাণ্যত হয় যে, কোরআন বোঝার জনা হানীছের প্রয়োজন নেই।
পর্যালোচনা:

এখানে কুরআন সহজ হওয়ার অর্থ হ'ল, এতে বর্ণিত জীবন-বিধান সহজ-সরল ও বাস্তবায়নযোগা। যেমন ছালাত কাম্বেম করা, যাকাত প্রদান করা, ছিয়াম রাখা, হজ করর, পিভামাতার সাথে সম্বাবহার করা, অন্যায় ও অগ্নীলভা হ'তে দূরে থাকা ইত্যাদি। এগুলি যেকোন সাধারণ কুরুআন পাঠক সহজে বৃথতে পারেন। কিন্তু কুরআন অনুধাবনের অর্থ তা নয়। থেমন আল্লাহ كِتَابُ ٱلزَلْقَادُ إِلَيْكَ مُبَارِكُ لِيَسَّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَدَكُرُ أُولُو . अनाज वानाइन —্রাটি 'এই কিতাব যা আমরা আপনার নিকট নাযিল করেছি, তা বর্ত্তমন্তিত। তা এজন্য নাখিল করেছি যাতে লোকেরা এর আয়াতসমূহ গবেষণা করে এবং জ্ঞানীরা এ থেকে উপদেশ হাছিল করে।" তিনি জ্ঞানীদের কেন ভারা করে বলেন, १ أَفَلاَ يَنْدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَفْدَالُهَا؟ ,ভিরদার করে বলেন কুরআন গবেষণা করে নাং নাকি তাদের হৃদয়সমূহ তালাবদ্ধং<sup>শীণ</sup> কুরআন গবেষণা ও ভার মর্ম অনুধাবন ও তা থেকে বিধি-বিধান নির্ধারণ ও উপদেশ আহরণের জন্য প্রয়োজন কুরআনের ভাষা ও অলংকার সম্পর্কিত জ্ঞানে পরিপক্ততা অর্জন করা ও অন্যান্য যক্ষরী বিষয়ে দক্ষতা লাভ করা। বস্তুত, কুরআনের প্রথম ব্যাখ্যাকারী হ'লেন রাসূলুন্নাহ (ছা.)। অতঃপর ছাহাবারে কেরাম, যাদের কাছে তিনি কুরুআন বর্ণনা করেছেন, এর ব্যাখ্যা-বিশ্রেষণ করেছেন, বিধানসমূহ বাস্তবায়ন করেছেন ও উপদেশ প্রদান করেছেন, যা লিপিবদ্ধ আছে 'হাদীছ' ও 'আছার' আকারে। অতএব বুরাআন অনুধাননের জন্য হাদীছের ব্যাখ্যা জানা অত্যাবশ্যক।

দ্বিতীয়ত, কুরআন সহজ হওয়ার অর্থ খদি এটাই হয় যে, এর কোন ব্যাখ্যা বা ভাঞ্চনীরের প্রয়োজন নেই, তবে রাস্ল (ছা.)-এর আগমণের হেড়





৪৫, সুরা আদ-কুমার, আয়াত : ১৭, ২২, ৩২, ৪০ ৷

৪৬, সুরা হোয়াদ, আয়াত : ২৯।

८५. भूता पुरामाम, वादाव : २८।

কী ছিলঃ মানুষ্কো পদে কি নিজেই সর্বাকিছু বুকে নেওয়া সম্ভব ছিল নাঃ কেন আল্লাহ তাঁর বাস্পকে ক্রআনের ব্যাখ্যাকারী<sup>৪৮</sup> হিসাবে প্রেরণ করলেনঃ

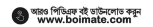
# সংশয়-৫ : আত্মাহুর বিধান তথা কুরআনই চূড়ান্ত ।

মূনকিরে হাদীছ খাজা আহমাদ গ্রান বলেন, 'মানুম শিরককে জীবিত্ত করার জনা বহু পথ আবিদ্ধার করেছে। তারা বলে যে, আমরা বিশ্বাস করি আরাহ হ'লেন মূল সন্তা, থিনি আনুগত্যের হুকুনার। তবে আল্লাহ আমালেরকে রাসূল (ছা.)-এর অনুসরণ করার নির্দেশ দিয়েছেন। রাসূপ (ছা.)-এর অনুসরণ রাসূল ছো.)-এর অনুসরণ করার নির্দেশ দিয়েছেন। রাসূপ ছো.)-এর অনুসরণ হ'ল মূল সন্তার আনুগত্যের সাথে সংখ্যি। এই ক্রন্ত দলীলের মাধ্যমে তারা হ'ল মূল সন্তার আনুগত্যের সাথে সংখ্যি। এই ক্রন্ত দলীলের মাধ্যমে তারা থাবতীয় প্রকারের শিরকের বৈখতা দিয়ে পাকে। কোন অপরিচিত ব্যক্তি কি কোন বিবাহিত মহিলার স্বামী হয়ে যায়, যদি মহিলার স্বামী তাকে নেই জেনি বিবাহিত মহিলার স্বামী হয়ে যায়, যদি মহিলার স্বামী তাকে নেই অপরিচিত ব্যক্তির স্ত্রী বলেং সাবধানা আল্লাহ ক্রমনই এমন নির্দেশ সেননি। কেনদা আল্লাহর বাণী হ'ল, মুট্ট মুট্ট ট্রাট্টা (ছা.)-এর আনুগত্য করার অর্থ আল্লাহর আনুগত্যে শিরক করা।

#### পর্যালোচনা :

এই আয়াত ধারা রাস্ল (ছা.)-এর আনুগতা নাকচ করা হয়নি, কিংবা রাস্ল (ছা.)-এর আনুগত্য করা শিরকও নয়। স্রেফ অজতার কারণে এরপ মন্তব্য করা হয়েছে। দলীলসমূহ নিম্নরপ:

ক, আয়াতটি পৰিত্র কুরআনে মোট ওটি স্থানে এসেছে। প্রতিটিই ভিন্ন ভিন্ন প্রেক্ষাপটে। যেমন প্রথমে সূরা আল-আন'আমে আয়াতটি বর্ণিত হয়েছে কাফেররা তাঁর নিকট কুরআনের আয়াত নামিল করার জান্য চাপ প্রয়োগের প্রেক্তিতে। এই আয়াত নামিলের মাধ্যমে তাদের জানিয়ে দেওয়া হয়েছে মে, এই দাবী পুরণ করা রাসূল (ছা.)-এর আয়ভাধীন নয়, বরং আয়াহয় আয়ভাধীন। এ ব্যাপারে আয়াহ এক এবং একক। পরের দু'টি আয়াত এসেছে সূরা ইউস্ফে। প্রথম স্থানে ইউস্ফ (আ.) তাঁর জেলখানার সহবন্দী দু'জনকে শিরক পরিত্যাগের উপদেশ দিয়ে আয়াতটি পাঠ করেছিলেন এবং পরবর্তী স্থানে ইয়াকুব (আ.) তাঁর সভানদেরকে রাজার দরবারে প্রবেশের আদেবকায়ানা শেখানোর সময় তাদের ওপর কোন বিপদের আশংকা থেকে আয়াহয়





৪৮. স্রা নাহল, আয়াচ : ৪৪।

৪৯. সুরা আল-আন'আম, আয়াত : ৫৭: সূবা ইউসুফ, আয়াত : ৪০, ৬৭।

প্রতি নির্তরতাসূচক আয়াতটি পাঠ করেছিলেন। প্রতিটি স্থানে মানুষের অকমতা এবং আল্লাহ্র সর্বময় ক্ষমতার কথা উদ্ধাসিত হয়েছে, যার কোন শরীক নেই। কিন্তু প্রকল আয়াতে সুন্নাহ অনুসরদার নাগারে নিরেগালাস্থাক কিছু নেই। এতে শিরকের প্রসন্ধ তো নেই-ই, বরং তাওহীদই প্রকাশিত হয়। শেলনা আল্লাহ নিজেই তার রাস্ল (ছা.)-এর আনুখতা করার জন্য নির্দেশ দিয়েছেন। আর তার নির্দেশকে অয়াহ্য করার ক্ষমতা কারেছি নেই। আয়াহ বলেন, হা টা ক্রিনি ইছেন খুব দ্রুত হিসাবকারী। হত্বর প্রদানের ক্ষমতা তারই। আর তারহীদ এবং অমান্য করাই শিরক। কেননা এতে রাস্ল (ছা.)-এর অনুসরণের এলাই। নির্দেশকে উপেক্ষা করে শরী আন্ত প্রথমন ও ব্যাখ্যার দায়িত্ আল্লাহ্র রাস্ল ভিন্ন অন্য কোন ব্যক্তির হাতে তুলে দেওয়া হয়, যার অধিকার আল্লাহ্ কাউকে দেননি। মৃতরাং আল্লাহর ব্যাপারে এই অন্ধিকার চর্চাই বরং শিরক হিসাবে পরিগণিত হবে।

থ, রাসূল (ছা.)-এর অনুসরণ যদি শিরক হয়, তবে প্রশ্ন আসে যে, রাসূল (ছা.) তবে কিলের জনা প্রেরিড হয়েছিলেনং তিনি কি শিরক প্রতিষ্ঠার জনা পৃথিবীতে এসেছিলেন? তাঁর সুনাহসমূহ কি আল্লাহর বিবাদ প্রতিষ্ঠারই নিমিত্ত संग्रः आचार यदात, أُمُّ أَن يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُونَ فِيمًا شَخَرَ بَيْنَهُمْ لُمُّ , नग्नः आचार यदात वाजगात " لَمَا يَجِلُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِنَّا فَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا রবের কসম তারা মুমিন হবে না যতক্ষণ না তাদের মধ্যে সৃষ্ট বিবাদের ব্যাপারে আপনাকে বিচারক নির্ধারণ করে, আর আপনি যে কায়ছালা দেবেন, সে ব্যাপারে নিজেদের অন্তরে কোনরূপ হিধা অনুভব না করে এবং পূর্ণ সম্মতিতে মেনে নেয়। <sup>ক্ষ্</sup> এই আয়াতে আল্লাহ নিজের কসম খাওয়ার পর রাসূল (ছা.)-এর ফরছালা অনুসরদোর যে হুকুম প্রদান করলেন, তা কি শিরকের প্রতি আহ্বান? অর্থাৎ স্বয়ং আল্লাহই কি শিরকের প্রতি আহ্বান জানাচ্ছেন? থদি তা অসম্ভব হয়, তবে বাস্ল (ছা.)-এর আনুগত্যের মাঝেই বরং তাওহীদের দাবী প্রতিষ্ঠিত হয়। কেননা এই আনুগত্য সরাসরি আল্লাহরই হকুম। পবিত্র কুরআনের বহু আয়াতে এই আনুগতোর নির্দেশ এসেছে যা আমরা পূর্ববর্তী অধ্যায়সমূহে লেখেছি। সুতবাং নিঃসন্দেহে রাস্ল (ছা.)-এর সুন্নাহর আনুগত্য করা অপরিহার্য এবং তা প্রকৃতপক্ষে তাওহীদেরই বহিঃপ্রকাশ।

৫০. সূরা আল-আন'আম, আয়াত : ৬২।

৫১. সূরা আন-নিসা, আরাত : ৬৫।

# সংশয়-৬ : রাসূল (ছা.) কেবল কুরআনের প্রচারক ছিলেন।

মুনকিরে হানীছদের দাবী, রাস্ল (ছা.) আল্লাহর পক্ষ থেকে কেবন্ধ কুরাআনের প্রচারক ছিলেন। তিনি কোন বিধান প্রবর্তক ছিলেন না। তিনিও অন্যান্য মানুবের মত কুরআন অনুসরণের জন্য আদ্দিষ্ট ছিলেন। এর প্রমানে অন্যান্য আয়াতের সাথে রাস্ল (ছা.) বিধিত কিছু প্রদীছও দলীল হিসাবে পেশ করা হয়। যেমন রাস্ল (ছা.) ছহীহ মুসলিমের একটি দীর্ঘ হালীহে মত্তব্য করেন, আ হাল রেমন রাস্ল (ছা.) ছহীহ মুসলিমের একটি দীর্ঘ হালীহে মত্তব্য করেন, আ হাল রাম্ল (ছা.) আরু এমন একটি বন্ধ যা ধারণ করলে তোমরা তোমাদের নিকট ছেড়ে থাছি এমন একটি বন্ধ যা ধারণ করলে তোমরা কখনও পথন্রই হবে না। আর সেটি হ'ল আল্লাহর কিতাব। 'ইই এছাড়া রাস্ল (ছা.) তার মৃত্যুশযায় থাকা অবস্থায় বললেন, 'আমি তোমাদেরকে একটি বিষয় লিখে লিতে চাই, যার পরে তোমরা আর পথন্রই হবে না।' অতঃপর উমার (রা.) উপস্থিত লোকদেরকে বললেন, রাস্ল (ছা.) এখন তীর বন্ধণায় আক্রান্ত। তোমাদের নিকট কুরআন রয়েছে। আমাদের জন্য আল্লাহর কিতাবই যথেষ্ট (আন স্বান্ত ছা.) এখন তীর বন্ধণায় হয় যে, রাস্ল (ছা.) এর অনুসরণ কুরআনের ভিত্তিতেই প্রযোজ্য। তিনি কুরআন প্রচারের জনাই প্রেরিত হয়েছিলেন, হাদীছ নয়।

#### পর্যালোচনা :

ক. রাস্ল (ছা.)-কে কেবল কুরআন প্রচারক হিসাবে আল্লাহ প্রেরণ করেনিঃ বরং মানবজাতির জনা শিক্ষক হিসাবে প্রেরণ করেছিলেন। তিনি সমাজের বৃক্তে কুরাআনের শিক্ষাসমূহ সার্বিকভাবে বাত্তবায়ন করেছিলেন, যা হানীছ হিসাবে সংরক্ষিত হয়ে আমাদের নিকট পৌছেছে। আল্লাহ বলেন, যা হানীছ হিসাবে সংরক্ষিত হয়ে আমাদের নিকট পৌছেছে। আল্লাহ বলেন, যা হানীছ হার কর্ত্তবাল্লাই বল্লাই ক্রেই বল্লাই ক্রেইন ব্রাই করেছেন যখন তিনি তাদের নিকট তাদের মধ্য থেকে একজনকে রাস্ল হিসাবে প্রেরণ করেছেন। যিনি তাদের নিকট তারে আয়াত সমূহ পাঠ করেন ও তাদেরকে পরিজেজ করেন এবং তাদেরকে কিতাব ও



৫২. ছহীহ মুদাধিম, হা/১২১৮। ৫৩. ছহীহ মুদাধিম, হা/১৬৩৭।



Sia

হিকমাত (সুন্নাহ) শিক্ষা দেন। যদিও ভারা ইতিপূর্বে স্পর্ম ভাতির মধ্যে ছিল।<sup>168</sup> এই আয়াত থেকে বোঝা যায় যে, রাসূল (ছা.) কেবল কুরআন তেলাওয়াতকারী ছিলেন না, বরং মানবজাতির শিক্ষক হিসাবে তিনি ভাদেরকে হাতে-কলমে শিক্ষাও প্রদান করেছেন। কেননা যদি ওধুমার কুরআন পড়ে তনানোই রাস্ল (ছা.)-এর দায়িত্ হ'ড ভাহ'লে কুনি কুনি কুনি বলাই যথেষ্ট ৰ'ত, পুনরায় وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةُ खात्राखन ছিল না।

थात एगे وَمَا يُنْطِقُ عَنِ الْهُوَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَيَّ يُوحَى 'आतार राजन وَمَا يُنْطِقُ عَنِ الْهُوَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَيَّ يُوحَى মনগড়া কথা বলে না। বরং তা-ই বলে যা তার প্রতি অহীরূপে প্রেরণ করা হয়।<sup>१९६</sup> এই আয়াতে (العلق) বা কথা বলার অর্থ কুরআন তিলাওয়াত নয়, বরং নবীর নিজের মুখের ভাষা। আর বীন সংক্রান্ত তাঁর যে কোন কথাই হাদীছ। এ বিষয়ে কুরআনে অসংখ্য প্রমাণ মওজুদ রয়েছে।

গ, উপস্থাপিত হাদীছসমূহে কুরআনকে উল্লেখ করা হয়েছে অগ্রাধিকারের ভিত্তিতে (على وحه التغليب), থেহেতু কুরাজান শরী'আতের প্রধানতম উৎস। ইবনু হাজার আল-আসকালানী (৮৫২হি.) বলেন, রাসূল (ছা.) জীর এই বক্তব্যে কেবল কুরআনকে উল্লেখ করেছেন এই জন্য যে, কুরআন হ'ল সর্বপ্রধান, বাকীগুলো ভার অনুগামী। আর ভাতে সকল কিছুর বিবরণ সন্নিবেশিত হয়েছে, হয় সরাসরি নছের মাধ্যমে কিংবা ইস্ভিদাত (অন্যান্য দলীলের ডিভিতে বিধি-বিধান নির্ণয় করা)-এর মাধ্যমে। মানুষ ফান কুরআনের নির্দেশ অনুসরণ করবে, তখন স্বাভাবিকভাবেই তাকে রাসূল (ছা.)-এর নির্দেশসমূহও অনুসরণ করতে হবে। কেননা আল্লাহ বলেছেন, 🕉 🗓 🛴 न्त्रामृत खामाएनड या एनस छ। धरेश الرُّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَالتَّهُوا কর, আর যা থেকে সে তোমাদের নিখেধ করে তা থেকে বিরত হও।'<sup>ao</sup>

ঘ, কুরআনের অন্যান্য বহু আয়াতে রাস্ল (ছা.)-এর আনুগত্যের নির্দেশ স্পষ্টতই সাক্ষা দেয় যে, এই আনুগত্য কেবল কুরআনের পাঠকারী হিসাবে তাঁর আনুগত্য নয়, বরং শরীআ'তের ব্যাখ্যাদানকারী হিসাবে তাঁর আনুগত্য। নত্বা তার আনুগত্যের বিশেষ কোন মূলা থাকত না এবং প্রকারাভরে তাঁর

८८ मुद्रा जातन हैप्रवान, जातार : 268 ।

৫৫ সরা আন-মাজম, আয়াত : ৩-৪।

৫৬. मृदा प्यान-शुभद्द, प्याग्राञ् : ९; रेबनु राजात्र प्यामक्त्यामी, काञ्हल वाती, ४४ थ०, ५, ७५১।

10

O

4 ( 2 #

আনুগতা করার নির্দেশ অর্থহীন হয়ে যেত। কেননা এর ফলে কুরআনের লাঠকারী হিসাবে তিনি এবং সাধারণ লাঠকের মাথো কোনই পার্থকা থাকত না। যা নিঃসন্দেহে অগ্রহণযোগা। অভএব আল্লাহর পক্ত থেকে প্রেরিভ মানবলাভির শিক্ষক হিসাবে রাস্থ (ভা.)-এর শিক্ষা বা সুন্নাছও কুরআনের মতই সমভাবে ওরজ্গুণুর্ব এবং অপরিহার্যভাবে অনুসর্গীর।

# সংশয়-৭ : ব্রাস্ল (ছা.) হাদীছ লিপিবদ্ধ করতে নিষেধ করেছেন।

প্রাথমিক এবং আধুনিক যুগের হাদীছ অগ্নীকারকারীদের সবচেত্রে বভ দলী। ह'ল, রাসূল (ছা.) প্রথমাবস্থায় হাদীছ লিখতে নিষেধ করেছিলেন। তাদের মতে, হাদীছ যদি ইসলামী আইনের উৎস বা দলীল হ'ত, তাহ'লে অবশাই আল্লাহুর নবী বা ছাহাবীগণ তার লিখন, সংকলন এবং হেফানতের ব্যবস্থা নিতেন- যেমনভাবে কুর্ঝানের ক্ষেত্রে নিয়েছিলেন। গোলাম আহ্মান পারভেষ বলেন, 'সুন্নাহ যদি খীনের অংশ হ'ড, তবে রাস্ল (ছা.) নিকরই কুরআনের মত হাদীছ সংরক্ষণের জনাও লিপিবদ্ধকরণ, মুখভকরণ বা পাঠদানের প্রয়োজনীয় ব্যবস্থা নিতেন। দ্বীনের এই বৃহৎ অংশটি সংরক্ষণের ব্যবস্থা না করে তিনি দুনিয়া থেকে বিদায় হ'তেন না। কেননা নতুসতের অবস্থান থেকে উদ্মাহর জন্য দ্বীনকে সংরক্ষিতভাবে প্রদানই কাম্য হিল। কিন্তু ব্লাস্ল (ছা.) কেবল কুরআনের জন্যই সংরক্ষণের যাবতীয় ব্যবস্থা নিলেন, অঘচ হাদীছের জন্য কোন কিছুই করেননি। উপরন্ত হাদীছ লিখতে নিষেধ করেছেন এ মর্মে যে, 'তোমরা আমার নিকট থেকে কুরআন ব্যক্তীত অন্য কিছু লিখে নিও না। যদি কেউ আমার থেকে কুরআন ভিন্ন কিছু লিপিবদ্ধ করে, তবে তা যেন মুছে ফেলে।"<sup>10</sup>

এ সম্পর্কে ভারা রাস্ল (ছা.)-এর নিষেধাজ্ঞা সংত্রনত হাদীছসমূহ উপস্থাপন কল্লেন এবং যে সকল ছাহাৰী এবং তাবেঈ হাদীছ লিপিবন্ধ করতে অন্যাহ পোষণ করতেন কিংবা নিষেধ করতেন তাদেরকেও তারা দলীল হিসাবে গ্রহণ করেন। বিশেষত খুলাফায়ে রাশিদীন যেমন আব্ বকর, উমার এবং আলী (রা.)-এর বর্ণনাসমূহ। কেননা আবু বকর সম্পর্কে এমন বর্ণনা

४ تكتبوا عني، ومن كب عني غبر ,वालग (ছा.) वालग (عني، ومن كب عني غبر ) القرآن فليمحم وحدثوا عين، ولا حرج، ومن كذب على متعملاً فليتبوأ مقعده من الدار (ছহীহ মুসলিম, হা/৩০০৪)। মৃ. ড. খাদিম ইগাহী যগশ, আল-কুরআনিউন ওটা जुन्हाकुरुम् १. ३३०-३३८।

এসেছে যে, তিনি পাঁচশত হানীছ লিপিন্দ করার পর তা পুড়িরে কেলেছিলেন। আর উমার (য়া.) ছিলেন হাদীছ বর্ণনার খোর বিরোধী এবং দীর্ঘ একমাস ইতিখারার পর তিনি হাদীছ সংকলন না করার বিদ্ধান্ত নেন। আলী (রা.)-ও অনুরূপভাবে বিরোধী ছিলেন। আর রাস্ল (ছা.)-এর হাদীছ লিখনের আদেশসূচক হাদীছসমূহ তারা দুর্বল মনে করেন, কিংবা নিধেশান্তার হানীছটি ছারা আদেশসূচক হাদীছসমূহ রহিত হয়েছে মনে করেন।

#### পর্যালোচনা :

31

রাসূল (ছা.) হাদীছ দিপিবদ্ধ করতে সাময়িক নিষেধ করেছিলেন, তবে পরবর্তীতে অনুমতি নিয়েছিলেন, যা সৃস্পইভাবে প্রমাণিত। নিমে উপরোক্ত দাবীসমূহ খণ্ডন করা হ'ল।

ক. হাদীছ লিপিবদ্ধকরণ সম্পর্কে রাস্ল (ছা.) হ'তে মোট ৩টি নিবেধাজ্ঞাসূত্রক হাদীছ এসেছে, যেগুলি আবু সাদদ আল-বুদরী, আবু হরায়রা এবং যায়েদ ইবনু ছাবিত (রা.) বর্ণনা করেছেন। তবে একমাত্র আবু সাদদ আল-বুদরী (রা.) বর্ণিত হাদীছটি বাতীত অন্যন্তলি যদ্দক। তি আর এই হাদীছটিও মারক্ হওয়া নিয়ে বিতর্ক রায়েছে। ইমাম বুখারী বলেন, এটি মাওক্ক হওয়াই হয়িহ। তি এতহাতীত ছাহাবী এবং তাবেদ্দগণ হ'তে কিছু হাদীছ বর্ণিত হয়েছে লিপিবদ্ধ করার বিরুদ্ধে, যার মধ্যে কিছু বর্ণনা ছহীহ রয়েছে এবং কিছু যদিকও রয়েছে। কিন্তু এসকল হাদীছের বিপরীতে রাস্ল (ছা.) হ'তে হাদীছ লিখনের অনুমতি ও নির্দেশসূচক হাদীছ রয়েছে এবং একইভাবে ছাহাবী ও তাবেদ্যরে পক্ষ থোকেও লেখনীর অনুমতিসূচক অসংখ্য হাদীছ পাওয়া যায়। ড. মুছত্বলা আল-আখামী ৫২ জন ছাহাবীর তালিকাসহ ১ম হিজরী শতকে হাদীছ লিপিবদ্ধকারী জ্যেষ্ঠ ৫৩ জন তাবেদ্ধ এবং কানিষ্ঠ ২৫২ জন তাবেদ্ধ'র তালিকা বৃত্তান্ত সহকারে উপস্থাপন করেছেন, যেখানে তালের হাদীছ লেখনীর অনুমানন সুস্পস্টভাবে প্রমাণিত হয়। ত

খ. হাদীছ লিপিবদ্ধকরণ সম্পর্কে এই পরস্পরবিরোধী বর্ণনাসমূহ সম্পর্কে বিদ্যানদের বক্তব্য হ'ল প্রাথমিক পর্যায়ে ক্রআনের সাথে সংমিশ্রণের আশংকায়

৫৯. ইবনু হাজার আসকালানী, ফাতজ্প যায়ী, ১ম বছ, পৃ. ২০৮; বাধীৰ বাগনাদীও অনুরূপ মন্তবা করেছেন (আকুর্য্রীগুল ইপম, পৃ. ৩১)। ৬০. মুছতুকা আল-আ'যামী, দিরাসাতুন ফিল হাসীছ আন-সংবী, ১ম বছ, পৃ. ৮৪-৩২৫।





৫৮. ভ. মুছতুকা আল-আখামী, দিরাসাতুন ফিল হাদীছ আন-নবনী, ১ম খড়, প্. ৭৬-৭৮: আকুর রহমান আল-মু'আল্লিমী, আল-আনজয়ারণা কানিফাহ, প্. ৩৪-৪৩: বিফ'আঙ ফাওমী, ডাওছীকুন সুনাহ ফিল ঝাগনিছু ছানী আল-হিজরী, প্. ৪৬।

প. মিসব্রীয় বিশ্বান রশীদ রিয়া এ ব্যাপারে একক ব্যক্তি যিনি ভিন্নমত পোষণ করেন যে, রাস্ল (ছা.)-এর নিষেধাজ্ঞার হাদীছটি দ্বারা আদেশসূচক হাদীছসমূহ রহিত হয়েছে। <sup>28</sup> এর পক্ষে তিনি দু'টি দলীল পেশ করেছেন। (১)

৬১. য়. ইবনু কুতায়বা আদ-দীনাওয়য়ী, তাখিলু মুখতালাফিল হাদীহ, পৃ. ৪১২: ঘত্ত্বীব আদ-ধাগদালী, তাকুমীলুল ইলম, পৃ. ৫৭: শামসুখীন আদ-সাখাজী, ফাতহল মুগীই ওয় খয়, পৃ. ৩৯: ইবনু হাজার আল-আলব্যালানী, ফাতহল বায়ী, ১ম ৼয়, পৃ. ২০৮: জালালুমীন আদ-স্টুত্বী, তাদনীবৃর রামী, ১ম খয়, পৃ. ৪৯৫: আন্ল গদী আদুল থালিক, হজিয়াতুল সুমাহ, পৃ. ৪৪৪: আরু যাহ, আল-হাদীছ ওয়াল মুহানিত্ব, পৃ. ১২৩-১২৪)।

७२. यदीत थान-वागमानी, जान्शीपून शेनम, प्. ७७-४७, ४५-७১, ४९-४४: म्हणूका यान-या शामी, निवासाजून मिल शामीह थाम-मवनी, ১४ ४७, पू. ४७।

৬৩, মুহিউন্দীন আন-ননবী, *আল-মিনহাজ শার*ছ মুসলিম, ১৮শ খণ্ড, প্. ১৩০।

৬৪. মুছত্কা আল-আ'দামী, দিৱাসাকুন ফিল হানীছ আন-নবৰী, ১ম ২৪, পু. ৭৯।

নবীর মৃত্যুর পর কতিপয় ছাহানীর হাদীছ লেখনী থেকে বিরত পাকা এবং জন্যদেরকে নিষেধ করা। (২) ছাহানীদের হাদীছ সংকলন এবং তা প্রচারের কাজে আছানিয়োগ না করা। কেননা যদি তারা সংকলন করতেন এবং প্রচার করতেন, তবে আদের সংকলনসমূহ 'মৃতাজ্যাতির' সূত্রে আমাদের নিকট পৌহাতো। বিশি রিষার এই ধারণা সঠিক নয়, মা পূর্বেই শপত্ত করা হয়েছে। ছাহাবী ও তাবেদিগণের সময়কালে হাদীছ নীভাবে সংর্রাকত হয়েছে এবং পরবর্তীতে মৃহানিছগণের হাদীছ সংগ্রহ ও বর্ধনা গল্পতি কী ছিল সেসপর্কে কোন ধারণা বাতীত তিনি এই মন্তব্য করেছেন, যা গ্রহণযোগ্য নয়।

च. ताजून (ছা.) যে হানীছে লিপিবদ্ধ করতে নিয়েধ করেছেন, সেই একট হানীছের শেষাংশে উল্লেখ করা হয়েছে যে, وحري ومن والمار وحليل المار المحري ولا حري ومن 'তবে তোমরা আমার পদ্দ থেকে (যা শোন তা) বর্ণনা কর, তাতে কোন অসুবিধা নেই। আর যে বাজি আমার উপর ইচ্ছাকৃতভাবে মিখ্যারোপ করের, সে যেন তার স্থান জাহান্নামে করে নেয়। ' অর্থাৎ লিপিবদ্ধ করার ব্যাপারে নিষেধাজ্ঞা থাকলেও হানীছ বর্ণনার ক্ষেত্রে কোন বাধা নেই। এতে সুস্পইভাবে প্রতীয়মান হয় যে এর ছারা হানীছ বর্ণনা করা অর্থাৎ হানীছের প্রামাণিকতাকে নাকচ করা মোটেও উদ্দেশ্য ছিল না। ' ।

৪. ছাহাবীগণের মধ্যে আবৃ বকর (রা.) ও উমার (রা.) হাদীছ বর্ণনার কঠোর বিরোধী ছিলেন বলে ধারণা করা হয়। একথার কিছুটা বাস্তবতা থাকলেও সর্বাংশে সত্য নয়। যেয়ন আবৃ বকর (রা.) তার নিজের কাছে লিখিত পাঁচশত হাদীছের পাঞ্জিপিটি পুড়িয়ে নিয়েছিলেন মর্মে আয়েশা (রা.) বর্ণিত প্রসিদ্ধ কাহিনীটি বিশ্বদ্ধ নয়; বয়ং তিনি নিজেই বাহরাইনের গভর্নর আনাস ইবয় মাজিক (রা.) এবং আমর ইবয়ল আছ (রা.)-এর নিকট পর প্রেরণ করেছিলেন, য়াতে রায়ল (ছা.)-এর হাদীছ লিখিত ছিল। তবে আবৃ মূলাইকা থেকে য়ৢরসাল স্তে একটি বর্ণনা এসেছে য়ে, রায়ল (ছা.)-এর য়ৃত্রের পর আবৃ

৬৫. বশীদ विषा, 'আড-ভাদভীন ফিল ইসলাম' (মাজাগ্রাতুল মানাক্র কারতো, ১০ম খণ : শাওয়াল/১৩২৫হি, সংখ্যা), পু. ৭৬৭।

७७, इसीर भूगनिम, श/७००८।

৬৭, ড, আমুল গানী আমুল বালিক, হজিয়াজুস সুনাই, পৃ. ৪২৩-৪২৪।

৬৮. শামসুনীন ইবনুণ জাবারী, *আন-নাশক ফিল কিরাআতিল আল-আশরি* (মিসর : আল-মাতবা'আহ আত-তিজারিয়াহ আল-কুবরা, তাবি), ১ম খণ্ড, পু. ও।

७७. छ. मृष्ट्यम वाल-वा'गामी, निवागाष्ट्रन किन शानीष्ट धान-नवनी, ३म ४७, न्. ७८।

OB.

यकत (क्षा.) भानूषरक जकतिक करत ननारणन, क्षी انكم تحدثون عن رسول الله صلى الله عمليه وسلم أحاديث تختافون فيها والناس بعدكم أشد اختلافا فلا تحدثوا عن رسول الله شيئاء قس سألكم فقولوا بيشا وبينكم كتاب الله বন্দু (ছা.) থেকে হালীছ বর্ণনা আনুতা (ছা.) থেকে হালীছ বর্ণনা করছ এবং ডাতে বিভিন্নতা করছ। মানুষ তোমাদের পর আরও বেশী মততেদ করবে। অভএব রাসূল (জা.) হ'তে কোন কিছু বর্ণনা করো না। তোমানের নিকট কেউ যদি জিল্লাসা করে, তবে ভোমরা বলে দাও, আমাদের এক তোমাদের মধ্যে রয়েছে আল্লাহর কিতাব। অতএব তাতে যা হালাল করা হয়েছে তা হালাল মনে কর এবং যা হারাম করা হয়েছে তা হারাম কর। \*°> আৰু বকর (ৱা.)-এর এই বর্ণনাটি যদি বিশ্বন্ধ হয় তবে এর উদ্দেশ্য এমন হ'তে পারে যে, মতপার্থকোর সময় অধিক হাদীছ বর্ণনা থেকে সতর্ক করা। কেননা এতে রাসূল (ছা.) যে অর্থে হাদীছটি বর্ণনা করেছেন, সে স্যাপারে তুল বুঝাবুঝি সৃষ্টি হ'তে পারে। এজন্য বর্ণনাটি উল্লেখ করার পর ইমাম যাহারী أن مراد الصديق التثبت في الأخبار والتحري لا سد باب ,वरणव, (१८७६) ارواية 'এর মাধায়ে আৰু বকর (রা.)-এর উদেশ্য ছিল হাদীছ বর্ণনার ব্যাপারে অধিক যাচাই-বাছাই ও সতর্কতা অবলম্বন করা। তিনি হাদীছ বর্ণনার দুয়ার বন্ধ করেননি।' এর প্রমাণ হ'ল দাদীর সম্পত্তি বিষয়ক রাসুল (ছা.)-এর হালীছটি ঘৰন তার নিকট উল্লেখিত হয়েছিল তিনি নির্দিধায় করুল করে নিয়েছিলেন। তিনি খারিজীদের মত একথা বলেননি যে 'আমাদের জন্য আত্মাহুর কিতাবই যথেষ্ট ৷<sup>\*%</sup>

অনুরূপভাবে উমার (রা.) সম্পর্কে বর্ণনা এসেছে যে, তিনি হাদীছ
সংকলনকর্ম কর করার ব্যাপারে ছাহাবীদের সাথে পরামর্শ করলেন। ছাহাবীরা
তাকে হাদীছ সংকলনের ব্যাপারে ইতিবাচক পরামর্শ দিলেন। অতঃপর উমার
(রা.) একমাস ব্যাপী ইতিধারা করেন। অবশেষে তিনি বলেন, আমি রাস্ল
(ছা.)-এর সুরাহসমূহ লিখে রাখতে চেয়েছিলাম। কিন্তু আমার স্মরণ হ'ল যে,
পূর্ববর্তী করমরা আল্লাহুর কিতাব ছেড়ে দিয়ে নিজেদের লেখা কিতাবসমূহে





आय-पादांगी, *जायकितापुल दस्साय*, ১म शंड, शृ. ७।

<sup>95.</sup> व्याय-यादाची, *जागनिनापूर्ण द्रमुखाग*, 5म थ्रव, पृ. ७ ।

যজে গিয়েছিল। অতএব আল্লাহ্র কসম আমি আল্লাহ্র কিলাবের সাথে জন্য কিছুর মিশ্রণ ঘটাব না 🌂 এছাড়া আরও কিছু বর্ণনা রয়েছে যেমন :

-তিনি মানুষের কাছে রক্ষিত হাদীছের পাঙ্গিপিসমূহ পুড়িয়ে চিয়েচিলেন এবং রাষ্ট্রের বিভিন্ন শহরে ফরমান পাঠিয়েছিগেন যে, অনুরূপ কোন পাঞ্জিপি থাকলে তা মুছে ফেলতে হবে।

-তিনি আবু ছ্রায়রা (রা.)-কে লক্ষ্য করে বলেছিলেন যে, তুমি অবশাই হানীছ বর্ণনা পরিত্যাগ করবে, নতুবা তোমাকে দাওসের ভ্গতে (নির্বাসনে) পাঠিয়ে দেব।

-তিনি কা'ব আল-আহ্বারকে বলেছিলেন যে, তুমি হাদীছ বর্ণনা ছাড়বে, নতুবা তোমাকে কুরদা নামক এলাকয়ে (নির্বাসনে) প্রেরণ করব।™

-তিনি আব্ যার, আব্দুল্লাহ ইবনু মাসউদ এবং আবুদ দারদা (রা.)- কে ভেকে পাঠিয়েছিলেন এবং বলেছিলেন, তোমরা রাসূল (ছা.) থেকে বেশী বেশী হাদীছ বর্ণনা করছ কেন? অতঃপর তাদেরকে মদীনায় বন্দী করে যাখলেন। \*\*

-আবৃ হরায়রা (রা.) বলতেন, আমি এমন অনেক হালীছ বর্ণনা করি, যা উমার (রা.)-এর যুগে বর্ণনা করলে আমার মাথা কাটা যেত। অন্য বর্ণনায় তিনি বলেন, উমার (রা.)-এর মৃত্যুর পূর্বে আমরা 'আল্লাহর রাস্ল (ছা.) বলেছেন' এ কথা বলতে পারতাম না। আমরা তার চানুককে ভয় করতাম। <sup>১১</sup>

এই বর্ণনাসমূহের মধ্যে কেবল প্রথম বর্ণনাটি ছহীহ। বাকি বর্ণনাওলার সূত্র সবই যদিও কিবো বিভিন্ন, যা দলীলযোগ্য নয়। " প্রথম বর্ণনাটি বরং হাদীছ লিপিবদ্ধকরণের পক্ষেই একটি দলীল। কেননা ছাহাবীরা উমার (রা.)- কে লিপিবদ্ধ করার পরামশই দিয়েছিলেন। কিন্তু উমার (রা.) তার নিজহ ইজতিহান মোভাবেক কেবল কুরআন লিপিবদ্ধ করার মধ্যে সীমাবদ্ধ থাকতে চেয়েছিলেন। এর পিছনে কয়েকটি কারণ থাকতে পারে। যেমন:

৭২, আল-বায়থাকী, *আল-মাদখাল ইলাম সুনান্দি কুবরা* (কুতেত : দাকল বুলাফা, ডাবি), পু. ৪০৭, হা/৭৩১: ইবনু আদিল বার্ব, জামিউ বায়ানিল ইলম, ১ম বঙ, পু. ২৭৪: খাজীব আল-বাগদাদী, *তাকামিনুল ইলম*, পু. ৪৯।

৭৩. সন্ধীৰ আল-বাগদানী, *তাৰুগ্ৰীদূল ইলম*, পৃ. ৫১-৫৩।

५४. व्याय-यादारी, *निमात* वा नामिन नुराना, २३ वट, পू. ७००-७०১।

৭৫. ভদেব।

९७. सूमछानताक दाकिम, २१/७५८: व्याप-माद्यती, मिसाक व्याकार्मिन नुराक्षा, ১১শ २७, शृ. १६६ ।

৭৭. আয-যাহারী, *সিয়ার আ'লামিন নুবালা*, ২য় খণ্ড, পু. ৬০২-৬০৩।

१७. जापुत त्रस्मान व्याल-मृ'व्याविमी, व्याल-व्यान-व्यान-व्यान-व्यानिकाद, लू. ১৫৪-১৫৫; मृद्युका व्याल-व्याचामी, निवासाठ कील हानीह व्यान-व्यवी, ১म २६, ১५५-১৬৪।

- (১) किनि नुताकागरक गणागणकारन मध्तक्तकारक रचनी छज्ञच् निक्षािक्रलन । त्यरे भारत्र दानीक मानुरगत क्वलत मुन्नङ् स्थरक गाउगारकरे यर्थङ भरत करतिक्रलन । त्यन मानुम छक्तािन भारत अर्थम्स्य ना घणित स्वरण । क्ष्रे
- (২) তিনি এই সিদ্ধাধ তৎকাণীন মানুবের অবস্থার প্রেক্ষিতে গ্রহণ করোছিলেন। তিনি চার্নান পর-পরান্তের বিভিন্ন রাজ্যের নতুন নতুন ইসাগামগ্রহণকারী মানুম কোন বিজ্ঞান্তিতে পড়ে লাক এবং কুরআন ও হালীছতে সংমিশ্রিত করে ফেলুক। সেজন্য বিচক্ষণতার সাথে প্রাথমিক পর্যায়ে তিনি কেবল কুরআনকেই মানুবের অন্তরে গেথে দিতে চেয়েছিলেন এবং সুরাহতে তার আপন গভিতে ছেড়ে দিয়েছিলেন।
- (৩) তিনি হাদীছ কানার ব্যাপারে যে কড়াকড়ি করতেন, তা কেরদ হাদীছের বিশুছতা নিশ্চিত করার জন্য। এর প্রনাণ হ'ল উমার (রা.) ও আরু মুদা আল-আশ'জারী (রা.)-এর মধাকার প্রসিদ্ধ ঘটনাটি', যেখানে তিনি উমার (রা.)- কে তিনবার সালাম দিয়ে না পেয়ে ফিরে এসেছিলেন প্রবাং উমার (রা.) ঠার এই কর্মের ব্যাপারে দলীল ও সাক্ষী তলব করেন। অবশেষে সাক্ষী হিসাবে আরু সাঈদ খুদরী (রা.)- কে পাওয়ার পর তিনি হালীছটি কর্ম করেন। উমার (রা.) ঐ ঘটনার পর আরু মুদা আল-আশ'আরী (রা.)- কে পাড় করে বলেছিলেন, আমি তোমাকে দোষী বানাতে চাই নি, কিন্তু আমি তর পাই যে, মানুষ রাসূল (ছা.)-এর নামে হালীছ রটনা করা ভরু করবে। "

৭৯, আৰু বাহু, আল-হালীছ ওয়াল মুহাদিছুন, পু. ২৩৪।

bo, জনের, প্. ১২৬ i

৮১, ছতিল বুনানী, হা/২০৬২, ৬২৪৫: ছতীহ মুদানিম, হা/২১৫৩।

- (৪) তিনি হানীছকে মথাযথভাবে সংরক্ষণের জন্য এটাত কনার বাাপারে মানুষের মনে তম চুকিয়ে দিতে চেমেডিলেন। যেন রাস্থা (ছা.)-এর নামে নিজের ইচহামত কেউ যেন কিছু কলতে সাহস না করে। ফলে পরবর্তীরা যেন এই শিক্ষা নেয় যে, উমার (রা.) হানীত কনার ব্যাপারে স্বাং রাস্থা (ছা.)-এর মর্যালাবান ছাহাবীদের ওপর মখন এত কড়াকড়ি করেছেন, তখন তাদের জন্য বিষয়টি কত কঠিন হতে পারে। আর শয়তানের প্ররোচনায় রাস্থা (ছা.)-এর নামে কোন মিখ্যা রটনা করার পরিণাম কত ভয়ংকর হতে পারে।
- (৫) ইবনু কাছীর (৭৭৪ছি.) বলেন, উমার (রা.)-এর কড়াকড়ি সংক্রোন্ত বর্ণনাসমূহ এই অর্থে গ্রহণ করতে হবে যে, তিনি এমন হানীছ বর্ণনার বিষয়ে শংকিত ছিলেন যা মানুষ ভুল বুঝে ভুল স্থানে ব্যবহার করতে পারে। আর কেউ যখন বেশী হানীছ বর্ণনা করে তথন স্বভাবতই ভুল বা প্রমাদের আশংকা থাকে। ফলে মানুষ সেই ভুলটিই সঠিক ভেবে গ্রহণ করে বসতে পারে।

সূতরাং আবৃ বকর (রা.) ও উমার (রা.) সম্পর্কে প্রাপ্ত বর্ণনাসমূহ হাদীছ অশ্বীকারের পিছনে কোন দলীল হ'তে পারে না। কেননা এওলো প্রায় সবই দুর্বল বর্ণনা। আর যেগুলি ছহাই সূত্রে বর্ণিত হয়েছে, তা ব্যাখ্যাসাপেক। উপরস্ক এ সকল বর্ণনা যদি বিজ্ঞাও হ'ত তবুও কোন ছাহারী বা ভাবেদ্ব'র ব্যক্তিগত মতামতের কারণে ইসলামী শরী আতে সুনাহর অবস্থান নিঃসন্দেহে দুর্বল হয় না। কেননা সুনাহর মর্যানা কুরআন ছারাই সুপ্রতিষ্ঠিত।

চ. ঐতিহাসিক দৃষ্টিকোণ থেকে বলা যায় যে, প্রাথমিক য়ৄপে কুরআনের মত আনুষ্ঠানিকভাবে হালীছ সংকলনের উদ্যোগ না নেয়ার প্রধান কারণ ছিল, কুরআনের মত হালীছের কোন নির্দিষ্ট সীমানা ও চৌহদ্দি ছিল না। কেনদা রাসূল (ছা.)-এর পুরো জীবনচিত্রই হল হালীছের বিষয়বস্তু। প্রত্যেক ছাহাবী





وفي تشليد عمر أيضا على الصحابة، وفي , नामन (,४००६) प्राप्त अश्वि अश्वि अश्वि अश्वि अश्वि अश्वि अशिव अशिव अहिं روابتهم حلظ لحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، وترهيب لمن لم يكن من الصحابة أن يدخل في السنن ما ليس منها، لأنه إذا رأى الصحابي المقبول القول، المشهور بصحة النبي صلى الله عليه وسلم، قد تشدد عليه في روايته، كان هو أحدر الشهور بمارة المروابة أهيب، ولما يلقي الشيطان في النفس من تحسين الكذب أرهب ا ده (ها بالقي الشيطان في النفس من تحسين الكذب أرهب

४८. बेदन् काहीत, व्यान-विमागार छगाम निरासार, ५२ चंद, नृ. ५०७।

ba. मृद्युका जान-जा'गामी, निवामाञ्च कीन शमीह जान-नदवी, প्. bo।

**Ville** 

রাস্ল (ছা.)-কে শতটুকু সেখেছেন ও ওনেছেন, তার ভিত্তিতই হানীছ বর্ণনা করোছেন। জাধ্র এই ছাঞ্নীদের সংখ্যাও ১ লকের কম ছিল না। কলে নেছে নিদেশে ভড়িয়ে ভিটিয়ে অবস্থানকারী জাহাবীদের বর্ণিত সমস্ত হালীছ এক<u>ছিত</u> করা ও গ্রন্থাকরার জন্য স্বভাবতটে দীর্ঘ সময়ের প্রয়োজন ইয়েছে।

দ্বিতীয়ত, সকল ছাহানী এক সাথে ইসলাম প্রহণ করেননি এনং রাসূল (ছা.)-এর সাথে সমানতারে সহারস্থান করেননি। কেউ আগে মৃত্যুক্রণ করেছেন, কেউ পরে। কেউবা বিভিন্ন দেশে ছড়িয়ে পড়েছিলেন এবং সেসকল স্থানে তাদের ছাত্র ও শিষ্যদের কাছে বিভিন্ন পরিস্থিতির প্রেক্ষাপতে হানীছ বর্ণনা করেছিলেন। সূতরাং হাদীছের এক বিশাল ভাতার সর্বত্র ছতিয়ে পড়েছিল। সেসকল হানীছ একত্রিত করা এবং গ্রন্থাবন্ধ করার জন্য প্রয়োজন ছিল দূরদূরান্ত সফর করার। ফলে লেখনীর অপ্রচলন এবং যোগাযোগন্যবস্থার অপ্রতুলতার সেই মুগে একটি নির্দিষ্ট সময়ের মধ্যে সে কাজ আভাম দেয়া অসম্ভবই ছিল। ধীরে ধীরে বছরের পর বছর মুহাদ্দিছদের অক্লান্ত পতিশ্রম এবং সংমিশ্রণের আশংকার ব্যাপারে অবিশ্বাস্য সতর্কতা অবলহনের দীর্ঘ পথ পাত্তি দিয়ে হানীছ শান্ত সংকলিত ও গ্রন্থাবদ্ধ হয়।

ভূতীয়ত, যেহেতু রাস্ল (ছা.)-এর যিন্দেগীর সুদীর্ঘ ২৩ বছরের পুরো সময়কাল পর্যন্ত হাদীছের গণ্ডি সুক্তিত, কাজেই তার সমস্ত কথা, আমল, অনুমতি ও স্বীকৃতিসমূহ কাগজে বা খেঁজুর পাতার এক জায়গায় শিখে সুরজিত করে রাখা কঠিন, বরং অসম্ভব কাজ ছিল। কেননা এখন বিশালাকার কাজের জন্য বহু সংখ্যক ছাহাবীর অব্যাহত প্রচেষ্টার প্রয়োজন হ'ত। আর এটা সর্বজনবিদিত যে, রাসুল (ছা.)-এর জীবদ্ধশায় লেখকের সংব্যাও ছিল বেশ অপ্রতুল। সুকরাং যে কয়জন লেখক ছিলেন, তারা কেবল রাদূল (ছা.)-এর স্থায়ী মু'জিয়া তথা কুত্রখান লিপিবন্ধ করার কাজেই আত্মনিয়োগ করেছিলেন। আর সুনাহর কেন্দ্রে ভারা ব্যক্তিগত এবং অনানুষ্ঠানিকভাবে কিছু লিখিড সংকলন করলেও মূলত তার প্রদর্শিত পথে চলা এবং তার বাণীসমূহ মুখস্থকরশের উপরই অধিকতর ওক্তত্বাব্রোপ করেছিলেন 🏱

চতুর্যত, প্রাথমিক মুগে কুরাআন সংকলন এবং কুরআনের প্রচারই ছিল ছাহাবীদের মনোযোগের প্রধান কেন্দ্রস্থল। কেননা কুরআন ইসলামী শরী আতের মূল ভিত্তি। তাছাড়া ক্রআন তিলাওয়াত করা হয় এবং এর ভাষা,

৮৯. আদৃদ গনী আবুল গালিক, ছঞ্জিয়াভূস সুমাহ, পু. ৪২৩: আগ-সিনাই, *আম-সুমুহে ভয়া* मानामाङ्ग्, ग्री १५-१३।

শদ ও বর্ণ স্বকিছুই সুনিদিষ্ট, যাতে কোন একার আনর্বিক পরিবর্তন-পরিবর্ধনের বিন্দুমার সুযোগ নেই। সুতন্তাং কুরজানকে সঠিকভাবে সংরক্ষণ করা এবং মুসলিম বিশ্বের সর্বর ছড়িয়ে দেয়াই ছিল ছাহানীদের নিকট দুর্বা বিষয়। অতঃপর ওছমান (রা.)-এর যুগে কুরজান সংরক্ষণপর্ব পুরোপুরি নিক্ষয়তার সাথে সম্পন্ন হওয়া পর্যন্ত মুসল্মানরা ভিন্ন দিকে মনোদোগ দেওয়ার সুযোগ পায়নি।

জ, যুক্তিগত লিক থেকে কলা যায় যে, কোন জিনিস দলীলযোগ্য হওয়ার জন্য লিপিবদ্ধ হওয়া শর্ত নয়। এর প্রমাণ হ'ল স্বয়ং কুরুআন। কুরুআন যে অকাট্য দলীল হিসাবে পৃহীত হয়েছে তা লিপিবদ্ধ হওয়ার কারণে নয়, নরং শদগতভাবে তা আমাদের নিকট অসংখ্য বিশ্বস্ত সূত্রে (التواتر اللفظي) পৌহানোর কারণে। অর্থাৎ কুরআন যদি লিপিবন্ধ নাও থাকত তবুও তা আমাদের নিকট অকট্যি দলীল হ'ত। সূতরাং লিপিবদ্ধ হওয়া কুরআনের ভক্তভূপূর্ণ কোন বৈশিষ্ট্য নয়। ড. আবুল গণি আবুল থালিক (১৯৮৩খ্রি.) বিষয়টি অত্যন্ত চমৎকারভাবে উদাহরণ দিয়ে বলেন যে, প্রথম যে বস্ত বা বস্তুসমূহের ওপর সরাসরি অহির বাণী লিপিবন্ধ হয়েছিল, সেই বস্তুর কোন সন্ধান কি এখন পাওয়া যায়ঃ তবে আমরা কিসের ভিত্তিতে নিশ্চিত হচ্ছি যে আমাদের নিকট রক্ষিত কুরআন প্রকৃতই অহির ভিত্তিতে নাযিলকৃত কুরুআন? কিসের ভিত্তিতে আমরা নিশ্চিত হচ্ছি যে, তাতে কোন প্রকার রদবদল হয়নি? এই নিশ্চয়তা পেয়েছি কেবলমাত্র সত্যবাদী এবং ন্যায়পরণভায় বিশ্বস্ত একদল বিরাট সংখ্যক মানুষের প্রদন্ত সংবাদের মাধ্যমে, যাদের কোন মিথ্যার ওপর ঐক্যমত হওয়া সম্ভব নয়। অভঃপর প্রত্যেক যুগে ধারাবাহিকভাবে বিহুত সংবাদদাতাদের মাধ্যমে আমরা মূলসূত্র তথা মূল যে দলটি হাদীছ লিখন কর্মকাণ্ড সম্পন্ন করেছিলেন, তাদের নিকট পৌছাতে পারি এবং নিশ্চিত হতে পারি যে, এটিই সেই মূল কুরআনের অনুলিপি। জনুরূপভাবে যারা প্রথম কুরুআন লিপিবদ্ধ করেছেন কিংবা লিপিবদ্ধ হ'তে দেখেছিলেন, তারাও কুরআনকে অকাট্য দলীল হিসাবে গ্রহণের ব্যাপারে লিপিবদ্ধ কুরআনের মুখাপেক্ষী ছিলেন না। কেননা তাঁরা তো সরাসরি রাসূল (ছা.) থেকেই কুরুআন শ্রবণ করেছিলেন এবং লিপিবদ্ধ হওয়ার পূর্ব থেকেই শ্রবণসূত্রে কুরআন ভাঁদের নিকট অকাট্য দলীল ছিল।

দিতীয়ত, কুরআনের সকল অনুলিপি তৈরী হয়েছিল মূলত একটি পাছুলিপি থেকে যেটি যায়েদ ইবনু ছাবিত (রা.) প্রস্তুত করেছিলেন। সূতরাং





কিসের ভিত্তিতে আমরা নিশ্চিত হাছি যে খারেদ ইবনু ছাবিত (রা.)-এর প্রস্তুত এই একক পাণ্ডলিপিতে যা কিছু অন্তর্ভুক্ত হরেছে, তা ঘথাওঁই রাস্ত্র (ছা.)-এর ওপর নামিলকৃত কুরআন? এই নিশ্চয়তা পাওয়র একমান উপায় হ'ল, ছাহানীগণ সকলেই তাঁদের খাতির ভিত্তিতে এর সত্যতা এবং বিজ্জতার বাাপারে স্বীকৃতি দিয়েছিলেন। সূত্রাং একথা সন্দেহাতীত্রতাবে প্রমাণিত হয় যে, লিপিবদ্ধ হওগা লাগমিক দলীল নয়, এটি একটি সহধোগী সভীল মার।

ভূতীয়ত, যানা মনে করেন যে, লিপিবন্ধ হলেই কেবল দলীলমোন্য হয় ভারা এই প্রশ্নের কী উত্তর দেবেন গণি কোন ইহুদী বা বুটান এসে আদেরকে বলেন যে, কুরআন প্রামাণা গ্রন্থ নয়, কেননা সেটি আসমান থেকে লিখিতভাবে নায়িল হয়নি। যদি কুৱুঞান প্রামাণ্য সদীলই হ'ত, তবে নিচ্চুই আল্লাহ জাত্ত্ব সহকারে আ লিখিত আকারে নামিল করতেন, যেমনটি তাওরাত ও ইঞ্জিলের ক্ষেত্রে করেছেনঃ এর উত্তর আমরা এভাবে দেই যে, প্রথমত রাব্য (ছা.)-এর নিম্পাপত্ এবং তাঁর নিকট হ'তে বিশ্বস্ত বর্ণনাকারীদণ্ট আমরেন্ড নিকট দলীল। এই বিশ্বস্ত বর্ণনাকারীদের বর্ণনা যখন আমাদের নিতট মুতাওয়াতির সূত্রে পৌছে তথ্য আমরা সেটি দিশ্চিত দলীল হিসাবে গ্রহণ করি। আর হাদীছ অশ্বীকারকারীগণ যদি এই প্রশ্নের উত্তর দিতে চান তবে তাদেরকে স্বীকার করতেই হবে যে, লিপিবদ্ধ হওয়া দলীল হওয়ার জন্য শর্ত্ত নয়। বরং বর্ণনাকারীর সংখ্যা মুডাওয়াতির পর্যায়ের হওয়া বা বর্ণনাকারী বিশ্বন্ত হওয়ার মাধ্যমেই দলীল প্রতিষ্ঠিত হয়, যদিও তা খবর ওয়াহিদ হত। কেনন কুরআন লিপিবদ্ধ আকারে প্রেরিত হয়নিঃ বরং রাসূল (ছা.) হ'তে বিশ্বন্ত বর্ণনাকারীলের মাধ্যমে আমাদের নিকট পৌছেছে। আর এটা যদি তারা স্বীবার করে নেন, তবে নিঃসন্দেহে তারা এ কথা বলার সুযোগ পারেন না মে. কুরআনই কেবল দলীল, হাদীছ দলীল নয়: কেননা তা প্রাথমিক বুণে লিখিড আকারে সংরক্ষিত হয়নি।<sup>১৮</sup>

ইবনু হাজার আল-আসকালানী (৮৫২ছি.) বলেন, المستفاد من بعثه المستفاد من بعثه (৮৫২ছি.) বলেন, المستفاد من بعثه المساحف إثما هو ثبوت إسناد صبورة المكتوب فيها إلى عثمان لا أصل ثبوت المساحف إثما هو ثبوت إسناد صبورة المكتوب فيها إلى عثمان لا أصل ثبوت إسناد صبورة المكتوب فيها إلى عثمان لا أصل ثبوت إسناد عبدهم (ওছমান রা.)-এর কুরজানের মৃছহাফসমূহ প্রেরণের মধ্য দিয়ে এটিই কোবল প্রতীয়মান হয় যে, কুরজানের লিখিত রূপটির সনকস্থ





৮৭, স. ড. আপুল গদী আপুল খালিক, *হাজিয়াচুস সুনাহ*, পৃ. ৪০৭-৪০৯। ৮৮, স. ড. আপুল গদী আপুল খালিক, *হাজিয়াচুস সুনাহ*, পৃ. ৪০০-৪০১।

41

গুছুমান (রা.) পর্যন্ত সাব্যস্ত হয়েছে। কিন্তু এটি মূল কুরুমান হওয়ার প্রমাণ বহন করে নাঃ বরং কুরুমান তাদের নিকট মূতাওয়াতির সূত্রেই প্রমাণিত ছিল।"

ঝ, যদি প্রাথমিক অবস্থায় কুরআনের প্রচার ও প্রসার সম্পন্ন হওয়ার প্রেই বুনাহর আনুষ্ঠানিক সংকলন ওরা হ'ত তবে কুরআনের সাথে সুনাহরহ মানুষের মতামতও কুরআনের সাথে সংমিশ্রিত হয়ে যেত। ফলে পুরো ইসলামী শরী আত দিয়িদিক শ্ন্য হয়ে পড়ার সমূহ সম্ভাবনা তৈরী হ'ত। সূত্রাং নিঃসলেহে প্রথম পর্যায়ে সুনাহ লিপিবদ্ধ না হওয়ার পিছনে মহান আল্লাহর বিশেব কোন হিকমত নিহিত ছিল। ড. হাদ্মাম আপুর রহীম বলেন, যদি এটা না হ'ত তবে কুরআনের আয়াতের ওপর ব্যাখ্যা ও মতামতের তুপ জমে থেত। ফলে কুরআন লিপিবদ্ধকারক এবং পরবর্তীদের জনা কুরআনের সাথে সুনাই ও ফর্বীহদের রায়ের মধ্যে পার্থক্য নির্ণয় করা দুক্ষর হয়ে পড়ত। পূর্ববর্তী নবীদের গ্রন্থসমূহে এই ঘটনাই ঘটেছিল। ফলে খাঁটি বস্তুর সাথে মানুষের কল্লিত জিনিস, ভূলের সাথে সঠিক, মপ্লের সাথে অহী সব মিলেমিশে একাকার হয়ে শেষ পর্যন্ত মূলবন্তটিই হারিয়ে যেত এবং সংযোজন-পরিবর্ধনের মাঝে চাপা পড়ে যেত। ফলে অহীর নিজস্বতা এবং স্মহান তাৎপর্য আর অবশিষ্ট থাকত না। যেমনভাবে ইহুলী এবং খৃষ্টানদের নিকট অহী তেম্ব একটি ইতিহাসের ব্যান হয়ে পড়েছে তথা যা কিছু ইতিহাসে ঘটেছে সবই অহীর অন্তর্ভুক্ত হয়েছে। "





৮৯, ইবনু হাজার আল-আসকুবোনী, *ফাতহুল বানী*, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৫৪।

৯০. তদেব। ৯১. ড. হাম্মাম আন্মূল হালীয় সাঈদ, *আল-ফিকরুল মানহালী ইনদাল মুহান্দিছীন*, পৃ. ৪০-৪১।

# সংশয়-৮ : হাদীছ অনেক দেরীতে সংকলন গুরু করা হয়েছিল।

ভারা মনে করেন, হানীছ ২য় হিন্তরী শতানীর পূর্বে সংকলিত হয়নি। কেননা উমর ইননু আদিল আমীয় তার শাসনামলে (১৯-১০১ই.) সর্বপ্রথম হানীছ সংকলনোর নির্দেশ প্রদান করেন। সূতরাং রাস্ল (হা.)-এর জীবনকাল থাকে প্রায় ৮০ বছর পর সংকলন রমা হওয়ায় হানীছ তার নির্ভেজাল রূপে সংকলিত হয়নি; বরং তাতে আহলুল কিতাবদের গ্রহসমূহের মত নানা ছল-আজি এবং পরিবর্তন-পরিবর্ধন মটেছে। মাহেতু ভাহারীদের আমলে হানীছ সংকলন হয়নি, অভএব পরবর্তী মুগের পোকেরা তাতে আনেক আমলে হানীছের অনুপ্রবেশ ঘটিয়েছে। সূত্রাং হানীছের বিজ্জতার ওপর আহা রাখা যায় না। ত. আহমাদ আমীন, মাহনুল আবু রাইয়াহ, মুছতুকা আলমাহনুতী, আহমাদ ছুবহী মানছরসহ প্রায় সকল হানীছ অধীকারকারী এই আপত্তি পেশ করেছেন। প্রাচারিক গোভেজিহের, জোনেক শাবত প্রমুখও এই মতের প্রবঙ্গ। ১০

#### পর্যালোচনা :

২য় অধ্যায়ে আমরা রাসূল (ছা.)-এর জীবদ্দশায় এবং ছাহাবীলের

ঘূলে ধারাবাহিক হাদীছ সংকলনের প্রামাণ্য চিত্র ভূলে ধরেছি, যা সুলপটভাবে

প্রমাণ করে যে, হাদীছ সংকলন আনুষ্ঠানিকভাবে ২য় শতাবী হিজরীর কলতে

হলেও প্রাথমিক ধাপে তার প্রস্তুতি অনানুষ্ঠানিকভাবে কয়েকটি ধারায় রাসূল

(ছা.) জীবদ্দশাতেই ডক্ল হয়েছিল। সূত্রাং হাদীছ অম্বীকারকারীলের এই

ধারণা সম্পূর্ণ ভূল। নিমে তালের বক্তব্যসমূহ খণ্ডন করা হ'ল।

क. ইবনু শিহাব আয়-যুহরীকে সর্বপ্রথম হাদীছ সংকলক বলা হয়, যিনি উমাইয়া খলীকা উমার ইবনু আন্দিল জায়ীয় (১০১ছি.)-এর নির্দেশক্রমে আনুষ্ঠানিকভাবে হাদীছ সংকলন ওক করেন। ইমাম মালিক (১৭৯ছি.) বলেন, المام البن خياب 'প্রথম যিনি হাদীছ সংকলন করেন তিনি হ'লেন ইবনু শিহাব আয়-যুহরী (১২৪ছি.)। কিন্তু এখানে তাকে প্রথম সংকলক বলতে কী বুঝালো হয়েছিল, তা জানা প্রয়োজন। এজনা লগমত

৯৩, ইবনু আন্দিল বার্র, জামিউ বায়ানিল ইলম, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩২০, ৩৩১। ৯৪, আবু নাঈম আল-আছ্বাহানী, *হিলয়াতুল আওলিয়া*, ৩য় খণ্ড, পৃ. ৩৬০।







৯২ দ্র. ড. ঈমাদ আস-সাইয়েদ আশ-শারবীনী, আস-সুনাহ আদ-নববিয়াহ ফী কিভাবাতি আ'নাইল ইসলাম, ১ম খণ্ড, পু. ৩৪৬-৩৪৭।

লক্ষাণীয় হ'ল نارين বা نارين শকটি। ইবনু মানমুন (৭১১ছি.) নলেন, الليوان: শীগুয়ান শানের অর্থ হ'ল চহীখা না ছেটি ছেটি পিনিত नाइनिभिन्न अभि ।'वर आम्-याविभी (Seorfe.) नरानन, दिन्दे :أويادُ الرَّبِيادُ اللَّهِ अविभिन्न अभिन्न । গছে। তা করা বা একতিত করা। তা অর্থাৎ এখানে সংকলক তার্থ অবাচ বা নিশিবক্ষকারক নয় বরং বিশিপ্ত লিখিত কম্নাম্থ সংরক্ষণের উদ্দেশ্যে লোপন কমাকারী। সুকরাং ইবনু শিহাব আয-যুহরী ছিলেন প্রথম লিখিত হানীভের লাহাপার। পাঞ্জলিপিসমূহ একত্রকারী। এই অর্থটি আরও পরিস্কার হয় হবনু হাভার আগ-আসকুলানী (৮৫২হি.)-এর মন্তবো। তিনি বলেন, ملك الله عليه أن اللر التي صلى الله عليه وسلم لم تكن في عصر أصحابه وكبار تبعهم مدونة في الجوامع ولا مرتبة 'রাস্ল (ছা.)-এর হাদীছসমূহ ছাহাবী এবং জ্যেষ্ঠ তাবেঈদের যুগে গ্রছাবছ এবং সুবিনাস্ত আকারে সংরক্ষিত ছিল না। 🔭 তিনি অব্যবহিত পরই বলেন, 🔑 ক্রাডঃপত্র حدث في أواخر عصر التابعين تدوين الآثار وتبويب الأحياز ভারেইদের যুগের শেষের দিকে হাদীছ সমূহ জমা করা ধরু হ'ল এবং তা জধ্যয়ভিত্তিকভাবে সাজানো হ'তে লাগল। অর্থাৎ তাঁর মস্তব্যে এটিই পরিচার হয় যে, ছাহাবী এবং তাবেঈদের যুগে হাদীছ বর্তমান যুগের মত গ্রন্থাকারে ছিল না বা অধ্যায়ভিত্তিকভাবে সুসজ্জিত ছিল না। তবে তাবেঈদের যুগের শেষের দিকে খাদীছ জমা করা হয় এবং অধ্যায় ভিত্তিকভাবে বিন্যাস শুরু হয়। অর্থাং এটি ছিল হাদীছ সংরক্ষণের দ্বিতীয় পর্যায়। যার পূর্বে প্রথম পর্যায়ে ছাহাবীগণ ছোট ছোট পাণ্ডুলিপিতে অনানুষ্ঠানিকভাবে হাদীছ লিপিবত করেছিলেন। হাদীছ সংব্রহ্মণের এই প্রথম পর্যায় এবং বিতীয় পর্যায়ের মধ্যে পার্বকা ধরতে না পারার কারণেই সকল হাদীছ অস্বীকারকারী এবং প্রাচাবিদ এই চুল ধারণার বশবতী হয়েছেন যে, ইবনু শিহাব আয়-যুহরীই প্রথম হাদীছ লিপিবন্ধ করেন এবং ২য় শতাব্দী হিজরীর পূর্বে হাদীছ লিপিবদ্ধ করা ওল হয়নি। ব্যাং ইবনু শিহাব আয়-যুহরী ছিলেন হাদীছ সংকলনের ছিডীয় পর্যায় তথা একত্রিতকরণ ও বিন্যান্তকরণ আরম্ভকারী। আর প্রথম পর্যাত্র তরু হয়েছিল বাসূল (ছা.)-এর জীবন্দশাতেই। এছাড়া ছাহানী এবং জ্যেষ্ঠ তারেদদের শিখিত হহীকাসমূহ ছিল অসংখা, যা সর্বজনবিদিত। সূতরাং একগা নিঃসন্দেহে

৯৬. মুর্চায়া আয়-যাবাদী, জাজুল আঞ্চন, ৩৫শ বর, পু. ৩৫।

৯৫. ইবনু মাননুর, নিসামুল আরান, ১৩শ খণ্ড, পু. ১৬৬।

১৭. ইবরু হাজার আল-আসক্লোদী, *হাতহল বামী* (হানিউস সারী), ১ম ৭৪, পু. ৬।

প্রমাণিত যে, হাণীছ ১ম শতাগীতেই লিপিবজ হয়েছিল এবং তা রাসূল (ছা.). এব জীবদশাতেই। অভ্যপর দিঙীয় পর্যায়ে ইবনু শিহাব আয-যুহরীর মাধ্যমে তা একজিত ও সুবিনাও করা হয় এবং তৃতীয় পর্মায়ে তা গ্রন্থাকারে রূপ পরিগ্রহ করে।

সুন্দরতাবে ব্যাখ্যা করেছেন তাঁর 'তারিপুত তুরাছ আল-আরাবী' থছেই'। তিনি বলেন হাদীছ সংকলন তিন্টি ধাপ অভিক্রেম করেছিল। (১) خابت الحليث : এই ধাপে ছহীকা এবং জুবু নামে ছোট ছোট পাৰ্জুলিপিতে হাদীছ লিখিত হ'ত 🗆 এটি ছিল রামূল (ছা.)-এর যুগ, ছাহাবী এবং জ্যেষ্ঠ তাবেদ্বদের যুগ। (২) : এই ধাপে পূর্ব ধাপে বিকিপ্তভাবে লিখিত ছহীকা ও জুযুসমূহ একত্রিত করা হয়। প্রথম শতাবী হিজরীর শেষভাগ এবং ২য় শতাবী হিজরীর প্রথমভাগ ছিল এর ব্যাপ্তিকাল। (৩) عميين الحديث : এই ধাপে হাদীছসমূহ বিষয়বস্ত অনুসারে অধ্যায়ভিত্তিকভাবে সজ্জায়ন তর হয়। ২য় হিজরী শতাব্দীর প্রথমার্ধের মধ্যভাগ থেকে ভরু হয়ে ২য় হিজরীর শেষভাগ পর্যন্ত এই ধাপ চলমান ছিল, বতদিন না ছাহাবীদের নাম অনুসারে নতুন ধারার বিন্যাসপদ্ধতি তরু হয়, যা 'আল-মুসনাদ' নামে পরিচিত (<sup>১৬</sup> প্রাচ্যবিদদের মধ্যে নাবিয়া এয়াবোট<sup>াট</sup> এবং গ্রেগর শোয়েলার<sup>১০০</sup> জোরালোভাবে এ ব্যাপারে সহ্মত পোষ্ণ করেছেন।

সূতরাং হাদীছ লিপিবন হওয়া ওর হয়েছিল রাসূল (ছা.)-এর জীবদ্দশাতেই। কিন্তু আনুষ্ঠানিকভাবে তার একত্রিতকরণ শুরু হয় ১ম শতাব্দীর হিজরীর ওক্ততে। যেমনভাবে কুরআন লিপিবদ্ধ হয়েছিল রাসূল (ছা.)-এর যুগে। তবে তা একত্রিত করে আনুষ্ঠানিকভাবে গ্রন্থাবদ্ধ করা হয়েছিল ওহুমান (রা.)-এর মুগে। সুতরাং ২য় হিজরী শতাব্দীর পূর্বে হাদীছ সংকলন তরু হয়নি, এ কথা আদৌ সভ্য নয়, যা সুস্পষ্টভাবে প্রমাণিত।

খ. হাদীছ সংকলন শুধুমাত্র লেখনীর ওপর নির্ভরশীল ছিল মা; বরং তা একই সাথে মুখন্তকরণের মাধ্যমেও চলমান ছিল। মুহান্দিছগণ বর্ণনাকারীর

500. Gregor Schoeler, The Genesis of Literature in Islam: From the Aural to the Read, p. 2-7.

৯৮, ফুয়ান নেখণীন, ভারীখুত তুরাছ আল-আরাবী, ১ম বত, পু. ১২০।

Nabia Abbott, Studies in Arabic Literary Papyri : Quranic Commentary and Tradition, vol. 2, p. 6-7.

45 ন্যায়প্রায়ণতা (১৮৯৬) এবং সঠিকভাবে ধারণকম্ভা (১৮৯৬) কে শ্বার ক্রখের রাখেন। আর সঠিকভাবে ধারণক্ষমতা (الضبط) পুই ভারে বিভক্ত। (১)

ং বর্ণনাকারী তাঁর শ্রাত বিষয়টি এমনভাগে মুগস্থ রোমেছেন এবং হুদরাপম করেছেন যে, যে কোন সময় তিনি তা নিজের স্মৃতি থেকে উপদ্বাপন করতে পারেন। (২) ক্রেন : কর্মনাকারী তার নিকট লিখিত পাগুলিপিটি নির্জের কাছে এমন সভর্কতার সাথে সংনাক্ষণে রোখেছেন যে গেগদীর সময় ভাতে কোন ভূল-ভ্রান্তির অনুপ্রবেশ ঘটেনি এবং লেখনীর পরও তাতে কোন ন্রাটি সৃষ্টি হয়নি। ১০০ তবে মুহাদিছদের নিকট مبط صدر বা মুবস্তবরণট প্রাধানা পেত। এমনকি ইমাম মালিক (১৭৯হি.) বর্ণনাকারীর নিকট লেখনী থাকা মন্ত্রেও মুখস্থ থাকাকে অপরিহার্য মনে করতেন। ইমাম আবু হানীফা (১৫০ছি.) থেকেও অনুরূপ বর্ণনা এসেছে।<sup>১০২</sup> কেননা মুখস্থকরণের চেয়ে। লেখনীতে ভূল-শ্রন্তির সম্ভবনা অধিকতর বেশী থাকে। এর কারণ লেখনীতে মানবীয় ক্র'টির বাইরেও বহিরাগত নানামুখী ক্র'টির সম্ভবনা থাকে। যেমন পানিতে ভিজে নষ্ট হওয়া, পোকায় কেটে ফেলা, লেখা অস্পষ্ট হয়ে পড়া, লেখকের অবর্তমানে কেউ তাতে সংযোজন-বিয়োজন করা, লেখকের প্রমাদের কারণে এক শব্দ অন্য শব্দে রূপান্তরিত হওয়া (التصحيف والتحريف) ইতাদি। ফলে পবিত্র কুরআনও রাস্ল (ছা.)-এর যুগে এবং পরবর্তী তিন খলীফর যুগে মূলত মুথস্থ পদ্ধতিতেই সংরক্ষিত ছিল। ওহমান (রা.) গ্রন্থাবদ্ধ করার পরই প্রথম কুরআনের লিপিবদ্ধরূপের প্রসার ঘটে।<sup>১০৩</sup>

সূতরাং ১ম শতাব্দীতে হাদীছ লিপিবদ্ধকরণের কাজ তুলনামূলক কম হ'লেও মুখস্থকরণের মাধ্যমে তা যথাযথভাবে সংরক্ষণ করা হয়েছিল। ইহিবী এবং জ্যেষ্ঠ তাবেঈদের মুখস্থকরণ এবং লেখনীর এই ঘৌঘ প্রচেষ্টার মাধ্যমেই হাদীছ সংকলনের দ্বিতীয় ধাপ তথা একত্রিকরণ (النبوين) কাল ওল হয়েছিল। যদি পূর্ববর্তী ধাপে তা সংরক্ষণ করা না হ'ত তবে এই দিতীয় ধাপ ডথা একত্রিকরণের কান্ধ ওবং হওয়ার কোন প্রশুই উঠত না। সূত্রাং হাদীছ

১০১, ইবনুছ খালাহ, মুকান্দামাহ ইবনুহ ছালাহ, পৃ. ১০৪-১০৬, ১৮১–১৮৩। ১০২ ড বিফ'আন ফাওটা, তাওছীকুস সুন্নাহ মিল স্বার্থনিছ ছানী আল-হিজতী, পৃ. ১৬৩-

১০৩, আপুর রহমান আল-মু'আগ্রিমী, আগ-আনওয়ার আল-কাশিফাই, প্. ৭৭।

60

সংকলনকর্ম সময়মতই গুরু হয়েছিল এবং তা যথাযথভাবে সংরক্ষিতও হয়েছিল। তবে তা একত্রিত করা এবং গ্রন্থে পরিণত করার কান্ধটি সন্থও কারণে নিলম্বিত হয়েছিল।

গ, উমার ইবনু আশিল আগীয় (১০১হি.) যথন হাদীছ একলিকরণের নির্নেশ দিলেন, তখন তা শ্রেফ ধর্মীয় আবেগবশত ছিল না; বরং এর পিছনে একটি থুক্তিসাগত প্রেক্ষাপট ছিল। মূলত ভাহাবীদের যুগেই হাদীছ সংকলনের প্রয়োজনীয়তা অনুভূত হরেছিল। উমার (রা.) এ ব্যাপারে ছাহাবীদের সাথে পরামর্শণ্ড করেছিলেন। কিন্তু তৎকালীন প্রেক্ষাপটের কথা চিন্তা করে তিনি এ কাজ থেকে ফিন্নে আদেন। অভঃপর ভারেউলের মুগে এই প্রয়োজনীয়তা আরো বৃদ্ধি পেতে থাকে। অবশেষে উমার ইবনু আঞ্চিল আয়ীয়ের যুগে তা প্রকট আকার ধারণ করে।<sup>১৬৪</sup> কেননা ছাহারীগণ তথন অধিকাংশই মৃত্যুবরণ করেছিলেন, যারা ছিলেন সুন্নাহের প্রধান ধারক ও বাহক। জ্যেষ্ঠ তাবেঈগণ যারা ছাহাবীনের নিকট থেকে সূন্রাহের ভাগুর সংরক্ষণ করে রেমেছিলেন ভারাও তথন জীবনের প্রান্তসীমার চলে এসেছিলেন। অপরদিকে ধর্মীয় ও রাজনৈতিক বিবাদের ডামাডোলে জাল হাদীছ রচনার প্রবণতা তুঙ্গে উঠেছিল। সব মিলিয়ে তিনি আশংকা করেছিলেন যে, সুন্নাহর ভাগ্তার এখনই একত্রিত না করলে তা অচিরেই আপন বৈশিষ্ট্য হারিয়ে ফেলে বিলুপ্তির দিকে অগ্রসর হবে। الظروا حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم –থেমন তাঁর নিজের ভাধ্য ত্রামরা রাসূল (ছা.)-এর হাদীছে সম্পর্কে থোঁজ কর এবং তা লিপিবদ্ধ করা তরা কর। কেননা আহি হাদীছের বিলুপ্তি এবং হাদীছের ধারক-বাহকদের প্রস্থান (মৃত্যু)-এর আশংকা করছি। <sup>১৯০৫</sup> সুতরাং এ কথা ভাবার প্রশৃই ওঠে না যে, ১ম শতাব্দীর পূর্বে হানীছ যথাফাভাবে সংরক্ষিত হয়নি। উমার বিন আব্দুল আয়ীয়ের নির্দেশে তা মূলতঃ একতিত করা শুকু হয়েছিল।

এখানে আরও একটি বিষয় উল্লেখ্য যে, উমার ইবনু আবিল আযীয (৬১-১০১হি.) খিলাফতে আসীন হয়ে মদীনায় তাঁর নিযুক্ত গভর্নর আবৃ বকর ইবনু হায়ম আনছারী (১২০হি.)-এর নিকট হাদীছ লিপিবন্ধ করার জন্য

১০৪, আপুন নালাম আগ-মুবারাকপুরী, সীরাতুল ইয়াম আগ-বুখারী (শারভাই : নারণ ফাত্হ, ৮ম প্রকাশ : ১৯৯৭খি.), পৃ. ১৮১-১৮২। ১০৫: হহাঁহল বুখারী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩১; সুনানুদ দারিমী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৪৩১, হা/৫০৪-৫০৫।

47 ফুব্রমান পাঠান।<sup>200</sup> তিনি তাকে আরও নির্দেশ দেন যে, আমরাত নিন্তু অধির রহমান (৯৮ছি.) এবং কাসিম ইবনু মুহাম্মাদ ইবনু আবী বাকর (১২০ছি.)-এর কাছে সংব্ৰক্ষিত হাদীছ সমূহ শিপিবদ্ধ কয়তে। কেননা তানা ছিলেন তানো (রা.)-এর হাদীছ সম্পর্কে সর্বাধিক অবগত। <sup>১০০</sup> এই বিষয়টি প্রমাণ করে যে, হাদীছ আদুষ্ঠানিকভাবে লিপিবন্ধ করার পূর্বেই মানুষের কাছে তা ব্যক্তিগতভাবে সংবৃদ্ধিত ছিল। নতুবা উমার ইবনু আদিল আযীয় তাঁকে বিশেষভাবে আমনাহ এবং কাসিম ইবনু মুহাম্মাদের নিকট রক্ষিত হাগীছসমূহ লিপিবন্ধ করার নির্দেশ দিতেন না। তাঁর এই নির্দেশই প্রমাণ করে যে, এই নির্দেশের পূর্ব থেকে হাদীভ সংবহিত ছিল।

ছ, হানীছ সংকলনের শুরুতে মুহাদ্দিছণণ শহরে শহরে তৎকালীন বিদ্যানদের মজলিসে গেলেন যাব্রা হানীছ সংরক্ষণ এবং সংকলনের কাজে আত্মনিয়োগ করেছিলেন। তারা তাদের নিকট থেকে যথাযথসূত্রে প্রাপ্ত হাদীছসমূহ একত্রিত করতে লাগলেন। তাদের লিখিত পাগুলিপি সমূহে রাস্ল (ছা.)-এর হাদীছের সাথে ছাহারী ও তাবেঈদের ব্যাখ্যা ও কৎওয়াসমূহও লিপিবদ্ধ ছিল। অতঃপর ধীরে ধীরে রাসূল (ছা.)-এর হাদীছসমূহ পৃথক করা এবং হাদীছ বর্ণনাকারীদের নাম-ঠিকুজি সংরক্ষণ করা, হাদীছের ভদ্ধাতদ্ধি যাচাই করা প্রভৃতি ধাপগুলো পেরিয়ে হাদীছ সংকলন কর্ম পূর্ণতা পায়। এই পর্যায়ে এসে মুহাদিছগণ হাদীছ যাচাই-বাছাইয়ের সৃক্ষ পক্ষতিও আবিষ্কার করেন। অর্থাৎ মুহানিছগণ কখনই ঢালাওডাবে সকল হাদীছ বিজন্ধ মনে করতেন না, যেমনটি হাদীছ অধীকারকারীগণ ধারণা করেছেন; বরং একটি কঠোর নিয়মতান্ত্রিক প্রক্রিয়ার মাধ্যমে হাদীজ্যে ওদ্ধতা নিশ্চিত হওয়ার জন্য ইসনাদ সংরক্ষণ এবং বর্ণনাকারীদের জীবনচরিত শাস্ত্রের জন্ম ঘটেছিল প্রায় হানীছ সংকলনকর্ম তঞ্জ হণ্ডাার সময়কাল থেকেই। স্লত রাসূল (ছা.)-এর সতর্কতাবাণী - ু-আমার গুপন্ন যে ব্যক্তি মিথ্যারোণ كذب على متعمدا فليتبوأ مقعده من النار

১০৮, स्टीरन दुवाती, ১म चंठ, भू. ७১; मूनाम जान-माविमी, मा/৫०৪-৫०৫, मनम स्टीर। ১০৭, ইবনু সা'দ, আত-তাবাকাতুল কুবরা, ২র খণ, পৃ. ২৮৫: আপুর বহুমান ইবনু অবী হাতিম, আল-জারস্ত ওয়াত তা'দীল (বৈরত : দাক ইহইয়াহিত তুনাছ আল-আরাবী, ১০৮. স. ড. বিফ'আত ফাওমী, *তাওছীকুস সুনাহ ফিল স্থাননিছ ছানী আগ-হিজবী*, গু. ৬৬-591

Ab-

করবে, সে যোন তার স্থান আধানামে করে ন্যো<sup>৩০৯</sup> মোতাবেক ছাহাবীগণ মিখা৷ বর্ণনার ব্যাপারে অভ্যন্ত সভর্ক ডিলোন, যা আমরা আবু নকর ও উমার (মা.)-সহ অদ্যাদ্য ছাহানীদের গৃহীত নীতিতে স্পন্ত লক্ষ্য করেছি। পরনতীতে ভাবেদিগণও একই রূপ সতর্ক পদক্ষেপ নেন। সেমন বছরার বিখ্যাত ভারেন্ত্র भूशकाम हेननु भीतीम (১১০ছি.) नक्षम, الماد، فلما अशकाम हेननु भीतीम (১১০ছি.) नक्षम, وقعت الفتنة قالوا سحوا لنا رحالكم، فينظر إلى أهل السنة فيؤخذ حديثهم মানুদ ইতোপূর্বে হাদীভের জেনে সন্দ জিলামা করত না। কিন্তু যুখন থিতেনা সৃষ্টি হ'ল তথন তারা প্রত্তে জ্বল করল, তোমাদের লোকদের নাম বল। যদি দেখা মেত দে আহলুস সন্মহ'ত অভর্তুত ব্যক্তি, তথন তার হাদীছ গ্রহণ করা হ'ত, আর যখন দেখা যেত সে বিদ'আভী ব্যক্তি, ভখন তার হাদীছ আর পৃহীত হ'ত না।"<sup>১৯</sup> কুফার ফক্রীহ ইবরাহীম আন-নাথটা (৯৬হি.)-কে সনদের আবির্ভাবের কারণ জিজালা করা र'एन फिनि बरनन, वार्थ के दी की की किन वानी (রা.)-এর ওপর (শী'আদের) মিথ্যাচার বৃদ্ধি পেয়েছিল।<sup>১৯৯</sup> তর্গাং আনুষ্ঠানিকভাবে হাদীছ সংকলনের পূর্বেই বিভিন্ন শহরের বিয়ানগণ সদদের মাধ্যমে হাদীছের তদ্ধাতদ্ধি যাচাই গুরু করেছিলেন। সূতরাং এ কথা বলা নিঃসন্দেহে হঠকারিতামূলক যে, হাদীছ সংকলনের কাজ দেরীতে ওরং হয়েছিল বলে তার জনতার ওপর আস্থা ব্রাখা যায় না।

 মৃতিগত দৃষ্টিকোণ থেকে বলা যায়, কুরআন রাস্ল (ছা.)-এর যুগে সংকলিত হ'লেও তা একত্রিকরণের কাজ সুসম্পন্ন হ'তে প্রায় ৩০ বছর সময় লেগেছিল। অতএব হাদীছের এই বিশাল ভাগুর ছাহাবীদের মাধ্যমে সংরক্ষিত হওয়ার পর আনুষ্ঠানিকভাবে একত্রিত করার কর্ম সঙ্গত কারণে বিলখিত হওয়া মোটেই অস্বাভাবিক নয়। সূত্রাং এর ভিত্তিতে হাদীছের প্রামাণিকতা অস্বীকার করা অধৌক্তিক।

রামূল (ছা.)-এর মৃত্যুর পূর্বেই কুরআন লিপিবদ্ধভাবে সংরক্ষিত হয়েছিল। অগচ ছাহাবী যায়েদ ইবনু ছাবিত (রা.)-কে যখন আব্ বকন (রা.)

১০৯, हरीहन उचाती, श/১०९।

১১০, খখ্ৰীৰ আল-বাগদাদী, *আল-কিফায়াই ফী ইলমিন বিভয়ায়াই*, পৃ. ১২২। ১১১, ইবনু রামব আগ-হামলী, *শারন্থ ইলালিত তিরমিয়ী*, ১ম গড়, পূ. ৩৫৫।

দ্র সূত্রজান সংকলনের নির্দেশ দিলেন, তখন তিনি তীত-কশিপত যায়ে নলালেন, ্রা আহাহর শপথ। তারা যদি আমাকে একটি পর্বত এক স্থান হ'তে জন্যত ন্ত্রিমে ফেলার নির্দেশ নিভ, ভাই'লেও আমার কাছে কুরআন সংকলনের গারণে " নির্দোশ্য চেয়ো কঠিন বলে মনে হ'ত না।' আমি বললাম, যে কাজ রানুল (ছা.) লেণে ।র করেন নি, আপনারা সে কাজ কীভয়বে করবেন? অতঃপর তিনি বলেন যে, আর্ বৃহত্ত উমার (রা.)-এর অব্যাহত তাগাদায় আলাহ আমার কফ উন্যোচিত ৭৭০ হরে দিলেন। এর পর আমি কুরআন অনুসন্ধানের কাজে লেগে গেলাম এবং খেঁজুর পাতা, প্রভর খণ্ড এবং মানুষের বক্ষ থেকে আমি তা সন্তাহ করতে লাগনাম। "<sup>>>></sup> যায়েন ইবনু ছাবিত (রা.)-এর এই বর্ণনা থেকে প্রভীয়মান হয় যে, নিপিবদ্ধভাবে সংরক্ষিত কুরআনকে একত্রিত করাও তাঁর জন্য পৃথিবীর স্বচেয়ে কঠিনতম কর্ম মনে হয়েছিল। এমনকি তিনি এ-ও ভেবেছিলেন যে, বাসুল (ছা.) যখন একত্রিতভাবে সংকলন করে যান নি, অতএব আমাদের ছনাও তা উটিং হবে কি না। সুতরাং কুরআন সংকলনকে কেন্দ্র করেই যখন এত প্রকার প্রত্যক্ষ ও অপ্রত্যক্ষ বাঁধা অতিক্রম করতে হয়েছিল, তখন হাদীছের বিশাল ভাগ্নারকে লিপিবদ্ধভাবে সংরক্ষণ করার কর্ম গুরু করার বিষয়টি কতটা দুরহ ও অনতিক্রমা ছিল? ওধু এই একটি বিষয় বিবেচনায় রাখলেই হাদীছ দেরীতে লিপিবন্ধকরণ সংক্রান্ত কোন সন্দেহ থাকার অবকাশ থাকে না।

# নংশয়-৯ : হাদীছের অর্থগত বর্ণনা (الرواية بالمعنى) প্রমাণ করে যে, হাদীছ যথায়থভাবে সংরক্ষিত হয়নি।

হাদীছ অস্বীকারকারীগণ বলে থাকেন যে, হাদীছ সংকলনে বিলম ঘটার ফলে তাতে শব্দগত বর্ণনার পরিবর্তে অর্থগত বর্ণনা (الروابة بالمعني) তথা ভাবার্থের প্রচলন ঘটেছে। ফলে হাদীছ বর্ণনায় প্রচুর কম-বেশী হয়েছে এবং হানীছের মৌলিক অর্থের পরিবর্তন ও বিকৃতি ঘটেছে। স্তরাং হানীছ শরী আতের দলীল হওরার উপযুক্ত নয়। এমনকি এজনা জার্থী বৈয়াকরণিকগণ খাদীছ দ্বারা কোন দলীল পেশ করেন না। কেননা হাদীছের শদসমূহ রাসূল (ছা.)-এর বর্ণিত শব্দ নয়; বরং বর্ণনাকারীদের নিজ্ম

১১২, ছবাঁচল দুখারী, হা/৪৯৮৬।

শব্দায়ন।<sup>১১০</sup> হাদীছ যদি অহী হ'ত তবে অবশাই তা শব্দাতভাবে সংব্ৰক্ষিত্ত হ'ত। অনুরূপভাবে প্রাচ্যবিদগণও হাদীছের Narrative Structure- ৫ কেন্দ্র করে সমালোচশার প্রয়াস পেয়েছেন এবং একে হাদীছ মনগড়া হজ্ঞান্ত দলীল হিসাবে উপস্থাপন করেছেন।

#### शर्याद्याच्याः

হাদীছের অর্থগত বর্ণনা (الرواية بالمعنى) মুহাদিছদের নিকট একটি সুপরিচিত বিষয়। এটি বৈধ না জাবৈধ তা নিয়ে মুহান্দিছদের মধ্যে তর থেকেই মতভেদ ছিল। এ বিষয়ে খতীব আল-বাগদাদী (৪৬৩ছি.) দীর্ঘ আলোচনার অবতারণা করেছেন।<sup>১১৪</sup> ছাহাবী, তাবেঈ এবং পরবর্তী বিশ্বানসের একটি অংশ হানীছের অর্থগত বর্ণনাকে বৈধ মনে করতেন না। যেমন আবুদ্রাহ ইবনু উমার (রা.) সামান্য শব্দগত পরিবর্তনকেও গ্রহণযোগ্য মনে করতেন না। একবার তার সামনে এক ব্যক্তি রাসূল (ছা.)-এর হাসীছ উল্লেখ করলেন যে, 🔑 🖒 শুনাফিকের উদাহরণ হ'ল, ছাগলের দু'টি পালের মধ্যে আবর্তনকারী ছাগলের মত।' আব্দুলাহ ইবনু উমার (রা.) তৎক্ষণাৎ সংশোধনী নিয়ে বদালেন যে, বাকাটি এমন নয়; বরং রাসূল (ছা.) वरमिहरमन, ين الغنمين المنافق مثل الشافق مثل الشاة بين الغنمين العادم علا الشاة بين الغنمين العنمين العنمين একই। কেবল শব্দের সামান্য পার্থক্য হয়েছে। তবুও আব্দুল্লাহ ইবনু উমার (রা.) তা গ্রহণযোগ্য মনে করেননি। অপর এক বর্ণনায় দেখা যায়। তাঁর সম্মুখে জনৈক ব্যক্তি ইসলামের পাঁচটি তম্ভ সম্পর্কে হাদীছ বর্ণনা করছিলেন। তিনি ছিয়াম ও হজ্জকে আগে-পরে করে বর্ণনা করেন। তথন আকুল্লাহ ইবনু উমার لا، ولكن حج البيت وصيام رمضاك، هكذا قال رسول ,आ.) তাকে বললেন, ना अजार नग्न, तन्नः वीग्नकुशाह्य रूब्य अवर রামাথানের ছিয়াম। এভাবেই রাসূল (ছা.) বলেছেন।<sup>১১৬</sup> এখানে তিনি শব্দের সামান্য আগে-পরে হওয়াকেও অনুমোদন করেননি। অনুরূপভাবে তাবেঈ যক্ষীহ আল-কুসিম ইবনু মুহাম্মাদ (১০৭ই.) এবং মুহাম্মাদ ইবনু সীরীন





১১৩. माहरूप चान् दरिहाइ, व्यागनगाउन चालांत्र मुनार चान-मानाकियाइ, शृ. ७८४। ১১৪, थेथींच व्यान-वार्गमानी, *ञान-किरगमाद सी हेर्गमित विस्तामाद,* भू. ১৭১-२১১।

১১৫. ७८भव, श्र. ১৭७।

১১৬, চমেব, পু. ১৭৬ ৷

(১১০ছি.)<sup>১১5</sup>, ইমাম মালিক (১৭৯ছি.)<sup>১১৮</sup>, আব্দুর রহমান ইবনুল মাহদী (১৯৮ছি.)<sup>১১৯</sup> প্রমুখও হাদীছের শব্দগত বর্ণনার ওপর জোর দিতেন এবং ভার্তগত বর্ণনা করাকে নিষেধ করতেন।

ভারা মনে করতেন, রাস্ল (ছা.)-এর নর্থিত শব্দসমূহের মাথে কম-বেশী করা হ'লে তাতে অর্থগড় পরিবর্ডনের আশংকা থাকে।<sup>১৯৬</sup> যেমন উমার हेरनुम बाखाव (बा.) बामन, الله على ملك ملك ملك الله العلاقة (बा वाखाव (बा.) वामन, الله من العم ملك المحالية الم ব্যক্তি কোন হানীছ জনল এবং যেঙাবে কনল সেভাবেই বর্ণনা করল, সে ব্যক্তি নিরাপদ থাকল। <sup>১২১</sup> আবুল মালিক ইবনু উমাইর (১১০ছি.) নালেন, ু। మీচ आश्चायुद्ध कमग्र। आग्नि यदन दालीह वर्षना لأحدث بالحديث فسأ أدع منه حرفا করি তখন (সংক্ষেণায়নের উদ্দেশ্যে) একটি শব্দও ছাড়ি না।<sup>৩২২</sup>

তবে অধিকাংশ বিহানের মতে, অর্থগত বর্ণনা শর্তসাপেক বৈধ। <sup>১৯৯</sup> আদুল্লাহ ইবনু মাস্উদ (রা.), আনাস ইবনু মালিক (রা.), ইবরাহীম আন-নাখল (৯৬হি.), আমের আশ-শাখী (১০০হি.), হাসান আল-বছরী (১১০হি.)<sup>১৬০</sup> প্রমুখ অর্থগত হাদীছ বর্ণনার আপত্তি করতেন না, যদি মূল মর্মার্থ ঠিক থাকে। এজনাই আমরা হাদীছ শাস্ত্রে সূত্র ভেদে একই হাদীছ ভিন্ন ভিন্ন শব্দে দেখতে পাই, যদি ভাবার্থ একই হয়ে থাকে। ছাহারী এবং তাবেঈদের মধ্যে মূল অর্থ ঠিক রেখে এমন ভাবার্থবোধক বর্ণনার যথেষ্ট প্রচলন ছিল। কেননা ভারা সুনাহর ক্ষেত্রে শব্দের চেয়ে অর্থের প্রতি বেশী গুরুতারোপ করতেন ৷<sup>১২৫</sup>

ছাহারী ওয়াছিলাহ ইবনুল আছ্ঝা' (রা.)- কে এ বিষয়ে জিজাসা করা হ'লে তিনি বলেন, 'তোমাদের সামনে কুরআন দিপিবন্ধ রয়েছে, ডবুও তোমরা

১১৭, তাদেব, পু. ১৮৬।

১১৮, ইবনু আদিল বার্র, জামিউ বায়ানিশ ইলম, ১ম ধক, পু. ৩৫০; বার্ত্ববৈ আল-বাগদানী, *चान-किसासार की देनमित्र विख्यासार,* ल्. ১৮৯ ।

১১৯. বর্তীয় আল-বাগদানী, আল-কিফায়াহ ফী ইলমির রিওয়ায়াহ, পু. ১৬৭।

১২০, আস-সারাখনী, উচ্চুরুস সারাখনী, ১ম থণ্ড, পৃ. ৩৫৫; উ. যিক'আত ফাও্যী, ठा दहीकून मुनार कीन कार्रानेड एमी जान-हिसरी, भे, 850।

১২১. খন্ত্ৰীৰ আল-বাশাদানী, আল-কিফায়েছ কী ইলমির বিভয়ায়াছ, পু. ১৭২।

১২২ তদেব, পু. ১৯০ ৷

১২৩, ইব্ৰুছ হালাহ, *যুক্মদামাতু ইব্*ৰুছ *ছালাহ*, পূ, ২১৪, শামসুশীন আস-সাধার্ষী, *হাতহু*ল মুখীছ, ত্যা ৰঙ, পু. ১৩৮: আমালুদীন আল-কাসিমী, কাগ্যাজনুত তাহনীছ পু. ২২১।

১২৪. যদ্ধীৰ আল-বাপদাদী, *আল-কিকামাহ দী ইলমিন বিভয়ায়াহ,* পু. ১৮৬, ভ. বিফ'লাভ कार्सी, जार्रहोकुन मुसार कीन सातनिक दानी थान-शिसती, পू. ४२५।

১২৫. ইবনুছ ছালাহ, মুকুন্দামাত ইবনুছ ছালাহ, পু. ২১৪।

92

মুখান্ত করতে বেগ পাও এবং তাতে (শব্দে) কম-বেশী হতে কি না সন্দেহে পতিত হও। তাহ'লে হানীতের ক্ষেত্রে কী হ'তে পারে, যা সামরা হয়ত্রে একবারই রাম্ল (৬৮)-এব নিকট পেকে জনেছি?... অতএব সামরা অর্থগতভাবে হানীত বর্ণনা করতো তা-ই তোমাদের জন্য নথেই। "<sup>১২৬</sup>

হামান বাদনী (১১০ছি) নানং ইননু শিহান আম-মুহরী (১২৪ছি.) বলেন, بأس بالحديث إذا أصبت المبن (অর্থগতভাবে) হালীছ বর্ণনায় কোন সমস্যা নেই যদি অর্থটি সঠিক পাকে। ""





১২৬. बालानुसीन वाम-नूगुर्की, *जामतीवृत वारी*, ১म ४४, পृ. ৫৩৫।

মুহাম্মাদ ইবনু সীগ্রীন (১১০ছি.) বলেন, نحم الحليث من । শিক্ষা স্থাম্মাদ ইবনু সীগ্রীন (১১০ছি.) বলেন, نحلف الحليف واحد واللفظ محتلف (আর অর্থ এক: কিন্তু শব্দ বিভিন্ন। ১১৩১

তাবেদ যুরাবাহ ইবনু আওফা (৯৩ছি.) বলেন, ناسا من الفظ، فقلت أصحاب رسول الله فاحتمعوا في المعنى واختلفوا على في اللفظ، فقلت أصحاب رسول الله فاحتمعوا في المعنى واختلفوا على في اللفظ، فقلت الله आমি রাস্ল (৩١.)-এর ছাহাবীদের মধ্য থেকে অনেকের সাথে সাক্ষাং করেছি। তারা (হাদীছ বর্ণনা করতেন), যা অর্থের দিক থেকে একই হ'ত, যদিও শন্দের দিক থেকে বিভিন্ন হ'ত। আমি তানের কাউকে এ বিষয়ে জিজ্ঞাসা কর্লাম। তিনি বল্লেন, এতে কোন সমস্যা নেই, যতক্ষণ না অর্থ পরিবর্তিত হয়।

ইমাম শাকেন (২০৪ই.) এই মতের পক্ষে দলীল হিসাবে উল্লেখ করেন রাস্ল (ছা.)-এর হাদীছ- القراف أول على سبعة أحرف 'নিক্রাই কুরআন সাতিট হরকে নাঘিল হয়েছে, অতঃপর ডোমরা পড় যা তোমাদের জন্য সহজ হয়।'' তিনি বলেন, য়িদ আল্লাহ তার সৃষ্টির প্রতি সহজাতার জন্য কুরআন সাতিট হরকে নাখিল করে থাকেন, এটা জানিয়ে দিতে যে শব্দ ভিন্ন হ'লেও তা পাঠ করা বৈধ, যতক্ষণ না তাতে অর্থের কোন পরিবর্তন আসে; তবে কুরআন ভিন্ন জন্য বস্তুর ক্ষেত্রে তা আরও বেশী বৈধ, যদি না অর্থের পরিবর্তন হয়। আর প্রত্যেক ধেসব হাদীছে কোন হকুম উল্লেখিত হয় না, তাতে শব্দের পরিবর্তন ঘটালও অর্থের পরিবর্তন ঘটে না।'

আল-আমিদী (৬৩১হি.) এটি বৈধ হওয়ার ব্যাপারে ইজ্মা' রয়েছে
মন্তব্য করে বলেন, والمحتار مذهب الجميور، ويدل عليه النص، والإجماع، والأثر والمعتول 'এটাই হ'ল জুমহুর বিদ্নানদের পৃহীত মাযহাব। যা নছ,
ইজ্মা', আছার এবং যুক্তি দ্বারা প্রমাণিত। ১০০০



১২৯. বহীব আল-বাগদাদী, *আদ-কিফায়াহ ফী ইলমির রিওয়ায়াহ,* পূ. ২০৬। ১৩০. আশ-শাকেই, *আর-বিসালাহ,* পু. ২৭০: ইবনু রজব, শারহ ইলালিত তির্মিগী, ১ম

থণ্ড, পৃ. ৪২৮। ১৩১: হুহীচুল বুখানী, হা/৬৯৩৬: ৭৫৫০।

১৩২, আশ-শাফেস, আর-রিসালাহ, পু. ২৭০।

১৩৩, আল-আমিনী, আন-ইংকাম মী উছ্পিল আহকাম, ২র খণ্ড, প্. ১০০।

ইবনু হাজার আল আসকুলানী (৮৫১ছি.) বলেন, حججهم الإجماع على حواز شرح الشريعة للعجم باسالها للعارف به فإذا अडे मर्लावेद अंतरकरा नड़ "حاز الإيدال بلغه أحرى، فحوازه باللغة العربية أولى দলীল হ'ল অনারৰ আমাভাষীদের জন্য তালের ভাষায় শরী আতের বিধানসমূহ ন্যাখ্যা করার অনুযোদনে মুগগিম উগ্মাতন ইজমা'। দপি তা অন্য ভাষান্ত পরিবর্জন করা বৈধ হয়, তবে আর্ররী ভাষার মধ্যে (ভার শব্দঘত পরিবর্তন) অধিকতর বৈধ<sub>া</sub>ণ্ডল

আব্রুর রহমান আল-মু'আলিমী (১৩৮৬ছি.) বলেন, 'আনরা শিক্ষিতভাবেই জানি যে ছাহাবীগণ স্বাভাবিক নিয়নেই দ্বীন প্রচারের জন্য আদিষ্ট হয়েছিলেন। তাদের মধ্যে যারা রাসূল (ছা.)-এর বিবরণ শব্দে শব্দে মুখত রাখতে পেরেছিদেন ভারা সেভাবেই প্রচার করেছিপেন। আর যারা অর্থ মনে রেখেছিলেন তারা অর্থগতভাবে হাদীছ প্রচার করেছিলেন। এটি একটি সুনিশ্চিত বিষয় যাতে কোন সন্দেহের অবকাশ নেই। এই নীতিই রাসূল (ছা.)-এর জীবদশার এবং তাঁর মৃত্যুর পর ছাহারীদের মধ্যে প্রচলিত ছিল। (১৯৯

সুতরাং কোন সন্দেহের অবকাশ নেই যে, ছাহারী এবং তাবেঈদের যুগে বাধ্যগত অবস্থায় হাদীছের অর্থগত বিবরণ প্রচলিত ছিল। তবে তা শর্তহীন ছিল না। বরং অর্থগত বর্ণনাকারীর জন্য ইমাম শাফেঈসহ বিদ্যানগণ কিছু কঠোর শর্ভ নির্ধারণ করেছেন। যেমন : (১) তাকে আরবী ভাষা এবং তার বৈশিষ্ট্যসমূহ সম্পর্কে অভিজ্ঞা হতে হবে। (২) বাক্যের অর্থ এবং অন্তর্গত ফিক্হ সম্পর্কে জ্ঞাত হ'তে হবে। (৩) কিসে অর্থের পরিবর্তন ঘটে বা না ঘটে সে সম্পর্কে সচেত্রন হ'তে হবে। এভাবে যদি কোন বর্ণনাকারী অর্বের পরিবর্তন সম্পর্কে পূর্ণ সচেতন হয়, তবেই তার জন্য অর্থগত বর্ণনা বৈধ হবে। অন্যথায় তাকে শব্দাতভাবেই বর্ণনা করতে হবে।<sup>১৩৬</sup>

এছাড়া অর্থগতভাবে কনো করার সময় আরও থেয়াল রাবতে হবে বো, হাদীছটির মতনটি খেন حرامح الكلم (সারগর্ভ বাক্য) বা রাস্ল (ছা.)-এর 'সংক্রিপ্ত অথচ ব্যাপক অর্থবোধক বাকা'-এর অন্তর্ভুক্ত না হয় এবং এমন না

১৩৪, ইবনু হালার আল-আসকুগোনী, *নুয়হাত্ব নাথাব*, পূ. ৯৭: সানাস্থান আস-সুখুতী, *छानवीवुद्ध द्वाची*, ১ম २७, ल्. १०७७।

১৩৫, আপুর রহমান আল-মু'আল্লিমী, *আল-আনভারেশে কাশিকাহ,* পু. ৭৮।

১७७, प्याण-भारकन्ने, *व्याव-त्रिमालार*, পृ. ७৮०। व्याव-ताथरावयुरी, व्याम-*युशानिकून गा*हिम्,

হয় যা বারা ইবাদত করা হয়। যেমন আয়দের বাক্যসমূহ, বিভিন্ন মাসন্ন লোআ ইত্যাদি। উল্লেখ্য যে, হাদীছ সংকলন সম্পন্ন হওয়ার পর অর্থণত কনার এই নীতি সাধারণতাবে আর বৈধ নয়।

উপরোক্ত আলোচনা খেকে প্রমাণিত হয় যে, মুহাদিছদের নিকট কোন হালীছ মূল শব্দে বর্ণনা করাই সাধারণ নীতি। কা কিন্তু হালীছের মূল শব্দে বর্ণনা করাই সাধারণ নীতি। কা কিন্তু হালীছের মূল শব্দি প্রদান করাই সাধারণ নীতি। কা কিন্তু হালীছের মূল শব্দি ছাল গোলে ইলম গোপনের আশ্বেকায় শর্কমাপেন্দে অর্থণত বর্ণনার আনুমাদের আব্দেরে পরিবর্তনের কোন সন্ধাবনা থাকে, তবে সেকেন্দ্রে সকল বিদ্যানের ঐক্যমতে অর্থণত বর্ণনা নিষিদ্ধ। খাত্বীৰ আল-বাগদালী (৪৬৩ছি) বলেন, তা তা করা করা নিষ্কান বাধিক হালীছের আল-বাগদালী (৪৬৩ছি) বলেন, তা তা করা নিষ্কান করা প্রকান করা করা নিষ্কার অর্থ, প্রাসন্ধিকতা, সন্ধাব্যতা ও অসন্ধাব্যতা সম্পর্কে অন্ত ব্যক্তির জন্য অর্থণত বর্ণনা বৈধ নয়। ক্ষেত্র

সূতরাং হাদীছ অশ্বীকারকারীনের ধারণামতে প্রথম যুগে চালাওভাবে হাদীছের অর্থণত বর্ণনার প্রচলন ছিল একথা মোটেও সতা নয় এবং যারা অর্থণত বর্ণনা করতেন তাদের জন্যও হাদীছের মূল অর্থে কোন পরিবর্তন ঘটানোর কোন অনুমোদন ছিল না। ফলে এর মাধ্যমে হাদীছের অর্থে বিকৃতি ঘটা কিংবা হাদীছের মৌলিকত্ বিনষ্ট হওয়ার কোন সুযোগ নেই। বিশেষত ছাহাবী এবং তাবেঈদের এ বিষয়ে কঠোর সতর্কতা অবলদন থেকে এটি জোরালোভাবে প্রমাণিত হয়। নিমে আমরা এ বিষয়ে হাদীছ অশ্বীকারকারীনের আরও কিছু ধারণা খন্তন করব।

ক, কুরআনের মত হাদীছও কেন শব্দগতভাবে সংরক্ষণের ব্যবস্থা করা হ'ল না? এই প্রশ্নের জবাবে ড, আবু যাহ বলেন, কুরআনকে শব্দগভভাবে সংরক্ষণের কারণ ছিল এই যে, কুরআন তেলাওয়াত হ'ল ইবাদত। তার জায়াতসমূহ হ'ল আল্লাহর পক্ষ থেকে মৃ'জিযাপরূপ। এজন্য তা অর্থগত

১৩৭. जानाणुमीन व्यान-मूस्द्री, जामतीदृत तार्गी, ১६ वध, পू. ৫৩৭-৫৩৮: व्याद् शार्, पान-रामीष्ठ अपान मुशमिङ्ग, পू. २०১।

جميع ما تقدم بتعلق بالجواز وعدمسه، अवन (अवश्रक्त) आजन (अवश्रक्त) प्राप्त بتعلق بالجواز وعدمسه، अवन श्रक्ता (अवश्रक्त ) المؤدد الحديث بالفاظه دون التصرف فيه

১৩৯, জাল্যালুদীন আস-স্মৃত্যু, *তাদরীবুর রাবী*, ১ম ২৪, পু. ৫৩৭।

১৪০, चर्चीद व्यान-दानमानी, व्यान-किकासाह यी हैनमित त्रिक्ससाह, नृ. ১৯৮।

বর্ণনার কোন অনুমোদন নেই। নরং তার নাধিলকৃত শব্দ ছবছ সংরক্ষণ করা আবশ্যক। আর হাদীছ শক্ষণতভাবে সংরক্ষণ না করার কারণ হ'ল, হাদীছের ক্ষেত্রে শব্দ নয় বরং অর্থ হ'ল মুখ্য বিষয়। এক্সন্য হাদীছ তেলাওয়াতও করা হয় না। থাদীছের মডনসমূহ মু'জিয়াও নয়। সুতরাং তার অর্থগত বর্ণনায় কোন বাধা নেই। ছিতীয়ত, কুরআনের শধগত সংস্কেণ সমগ্র শরীআতের জন্য রক্ষাকবচ। আর সুশ্লাহর ক্ষেত্র অর্থগত সংরক্ষণে দায়মুক্তি প্রদান মুসলিম উন্মাহর জন্য আল্লাহ্র গদ্ধ থেকে সহজীকরণ। কেননা খদি মুসলিম উন্মাহ কুরআনের মত সুনাহকেও শব্দে শব্দে সংরক্ষণ করার জন্য সায়িত্রাও হ'ত, তবে তাদেরকে হাজারো সীমাবদ্ধতা ও সংকটের সম্মুখীন হ'তে হ'ত। আবার যদি সুনাহর মত কুরআনও অর্থগতভাবে বর্ণনার সুযোগ থাকত তবে কিছু মানুষ তাতে অনাস্থা প্রকাশের সুযোগ পেত যে, এটি সাল্লাহর পক্ষ থেকে নাযিলকুত নয়। ফলে আল্লাহ কুরুআনকে শব্দগভভাবে সংরক্ষণ করে একনিকে শরী আতকে রক্ষা করেছেন। অপরদিকে সুন্নাহকে অর্থগতভাবে সংরক্ষণোর দায়িত্ব দিয়ে মুসলিম উদ্মাহর জন্য বিষয়টি সহজ করে দিয়েছেন। তৃতীয়ত, আমরা লক্ষ্য করেছি যে সুরুছের অর্থগত বর্ণনা একটি সুনির্দিষ্ট নিয়মের অধীন। ফলে শনগতভাবে সংরক্ষিত না হ'লেও এর মূল অর্থে বিকৃতি ঘটনা কোন সুযোগ নেই। চতুর্থত, যদি বলা হয় যে, রাসূল (ছা.) শব্দগতভাবে সংরক্ষণ করে গেলে সুনাহর প্রতি আস্থা রাখা যেত, তাহ'লে এ কথার বারা রাসুল (ছা.)-এর ওপর সরাসরি অভিযোগের তীর ছোড়া হয় যে, তিনি সঠিকভাবে দ্বীন প্রচারের দায়িত্ব পালন করেমনি কিংবা সুন্নাহ দ্বীনের অংশ নয়। এ দু'টি কথাই মানুষকে পথন্ৰষ্টকারী।<sup>263</sup>

থ, কুরআনের মত হাদীছ শদগতভাবে নায়িল হয়নি। সূতরাং তা শদগতভাবে সংরক্ষণের কোন বাধ্যবাধকতা ছিল না। এজন্য রাস্ক (ছা.) নিজেই অর্থগত বর্ণনা করেছেন অর্থাৎ এতই বিষয়ের বিবরণ সময় ও স্থানতেদে ভিন্ন ভিন্ন শদে প্রদান করেছেন। যেমন সর্বশ্রেষ্ঠ আমল সম্পর্কে যতবার তাঁকে প্রশ্ন করা হয়েছে, প্রতিবার তিনি কিছুটা পরিবর্তিত উত্তর প্রদান করেছেন। ফলে যে কোন সাধারণ পাঠক ভেবে বসতে পারে যে, এটি স্ববিরোধিভা কিংবা বর্ণনাকারীর দুর্বলতা বা অর্থগত বর্ণনার ফল। অর্থচ বান্তবতা হ'ল, রাস্ক (ছা.) ছিলেন মানসিক চিতিৎসত। তিনি প্রত্যেক মানুষকে তার উপযোগী করে প্রয়োজনীয় উত্তর প্রদান করতেন বা প্রশ্নকারীর অবস্থা বুঝে উত্তর দিতেন। তার নিকট দেশ-বিদেশ থেকে সর্বদা মানুষ আসত এবং বিভিন্ন প্রশ্ন করত। তিনি





১৪১. আবু মাবু, আল-शमीङ्क छ्यान युशस्त्रिङ्ग, পृ. ২০১।

57 Compressed with PDF Compressor by DLM Infosoft সকলের অবস্থা অনুষায়ী সংক্ষেপে কিংবা দীৰ্ঘ করে প্রয়োর উত্তর দিতেন স্থানে একই প্রশ্নের উত্তরে কখনও কোন বর্ণনাকারীর বর্ণনায় দীর্ঘ করে কিংবা সংক্ষিতভাবে এসেছে। এটা মর্থনাকারী বা অর্থগত বর্ণনার ক্রটি নয়। বরং এভাবেই রাসূল (ছা.) বর্ণনা করেছিলেন। যেমনভাবে কুরআনেও আমরা লক্ষ্য করি যে, নবীদের কাহিনী বর্ণনার সময় একই ঘটনা বিভিন্ন সুরায় ভিন্ন ভিন্ন শব্দে বর্ণিত হয়েছে। কুরআনের ওপর অবিশ্বাসী অজ পাঠক এটি কুরআনের ভুল ও স্ববিরোধীতা ধয়ে নিতে পারে। অখচ বাস্তবে তা নয়। কেননা কুরআনো কোন প্রকার ভূল বা মিথানে সন্নিবেশ ঘটার সুযোগ নেই i<sup>১৯১</sup> সুভরাং হাদীছের অর্থগত বর্ণনাকে এর দুর্বদাতা ভাবার সুযোগ নেই।

গ, বিভিন্ন সূত্রে বর্ণিত হাদীছসমূহ যদি আমরা প্রায়োগিকভাবে বিরোমণ করি তাহ'লে দেখৰ যে, কোন হাদীছে শব্দগত কিছু পরিবর্তন আগলেও তার বিষয়বস্তুতে মৌলিক কোন পরিবর্তন আসে নি। উদাহরণস্কুপ এ পর্যন্ত প্রাপ্ত হানীছ শান্তের সর্বাধিক প্রাচীন লিখিত সংকলন ছহীফা হাদ্মাম ইবনু মুনাপিতে, যা ১ম হিজরী শতকে সংকলিত হয়েছিল, তাতে মূসা (আ.)-এর বস্ত্র উন্যোচিত হয়ে যাওয়া সংক্রান্ত আৰু হুৱায়ুৱা (রা.)-এর বর্ণনাটি এসেছে।<sup>১৫৬</sup> একই হাদীছ প্রায় দুইশত বছর পর ৩য় হিজরী শতকে সংকলিত ছহীতুল বুখারী ও ছহীহ মুসলিদে হাম্মাম ইবনু মুনাবিবহ<মা'মার ইবনু রাশেদ<আব্রুর রায্যাক ইবনু হাম্মাম<ইসহাকু ইবনু ইবরাহীম ইবনু নাছর (বুখারী), মৃহাম্মাদ ইবনু রাফি' (মুসলিম) সূত্রে উজ্ত হয়েছে হবহ প্রায় একই শব্দে।<sup>১৪৪</sup> অনুরপভাবে হাদীছটি ইমাম বুখারী আবৃ হরায়রা (রা.) থেকে অনা দুই বর্ণনাকারী খাল্লাস ইবনু আমর (১০০হি.) এবং মুহাম্মাদ ইবনু যিয়াদ আল-কুরাণী সূত্রে<sup>১৪৫</sup> এবং ইমাম মুসলিম অপর একজন বর্ণনাকারী আন্দুল্লাহ ইবনু শান্তীক আল-উক্বাইলী (১০৮হি.) সূত্রে<sup>১৮৬</sup> বর্ণনা করেছেন। অথচ লক্ষ্যণীয় যে এই দীর্ঘ পরিক্রমায় নানা সূত্রের বর্ণনাকারী ভেদে হাদীছের শব্দগত কিছু পরিবর্তন হ'লেও মূল বিষয়বন্তুর কোন পরিবর্তন ঘটেনি।

এজন্য প্রাচ্যবিদদের মধ্যে যারা হাদীছের এই বর্ণনাধারা সম্পর্কে তুলনামূলক গবেষণা চালিয়েছেন তাঁরাও স্বীকার করতে বাধ্য হয়েছেন যে,

<sup>382, 5044, 9, 204-20</sup>b 1

১৪৩, शासाम हेवनु मुनाविदङ्, इहीयगङ् शासाम हेवनु मुनाविदः, छाङ्कीव : आंभी शामान आंभी আপুল হামীন (বৈরত : আল-মাকতাবুল ইসলামী, ১৯৮৭খি.), পৃ. ৪৪, হা/৬০।

১৪৪. ছহাঁহল বুখায়ী, হা/২৭৮: ছহাঁহ মুসলিম, হা/৩৩৯।

১৪৫. ছহীছল বুখারী, হা/৩৪০৪ ৷

১৪৬. *হহীহ মুসলিম*, হা/৩৩৯।

হাদীছ বর্ণনাকারীগণ রাসূল (ছা.)-এর বাণীকে যথায়থ ও সুসংহতভাবের সংরক্ষণ করেছেন। শেমন ড. নাবিয়া এয়াবোট (১৮৯৭-১৯৮১খি.) স্তান সুপ্রসিদ্ধ Studies in Arabic literary papyri গ্রন্থে তিনি প্রাচীন পাত্রলিপিসমূহ বিশ্লেষণ করে বিমদভাবে তুলনা করে দেখিরোছেন যে, পূর্বকর্ত্ত এবং পর্নতীদের বর্ণনায় তেমন কোন বিভক্তি দেখা যায়নি শব্দের কিছু পার্থক্য ছাড়া।<sup>১৪৭</sup> এমনিভানে মুসনাদ আৰু দাউদ আত-ভায়ালিসীর হাদীছবম্হের বর্ণনাভন্তির ওপর পিএইচডি ডিগী অর্জনকারী আমেরিকান গরেষক R Marston Speight (১৯২৪-২০১১খ্রি.) মুসনাদ তায়ালিসী'র ২৭৬৭টি হানীছের ওপর বর্ণনাভঙ্গি গবেষণার<sup>১৪৮</sup> পর এই সিদ্ধান্তে উপনীত হয়েছেন যে, যুগপরস্পরায় হানীছ ফর্নাকারীগণের অর্গণত বর্ণনা নিস্ময়করভাবে রাস্ত্ (ছা.)-এর হাদীছসমূহে মৌলিক কোন পরিবর্তন সাধন করেনি। তিনি বলেন, This investigation of two-, three-, and four-part narrative forms contributes to a fuller appreciation of hadith in their phenomenal reality and in their total living context It helps us to see how hadith transmitters informed the memory of the prophetic model with clear and consistent structural line 585

ঘ. হাদীছের শব্দাত বিভিন্নতা কেবল প্রভাবিত করে কওলী তথা রাস্ল (ছা.)এর কথা হাদীছকে, যা তুলনামূলক কম সংবাক। কিন্তু বেশীর ভাগ
হাদীছসমূহ তথা ফে'লী (কর্মগত) এবং আক্রীরী (অনুমোদনসূচক)
হাদীছসমূহে এর কোন প্রভাব নেই। কেননা কোন কর্ম বা অনুমোদনের বিবরণ
কথনও একই শব্দে হ'তে পারে না। বর্ণনাকারী ভেদে তাতে ভিন্নতা আসবেই,
যা সুপরিজ্ঞাত বিষয়। সূতরাং কথা উঠতে পারে কেবল সে সকল হাদীছে
যেখানে ছাহানী বলেছেন ﴿ الله عليه وسلم، ﴿ الله عله وسلم، ﴿ الله وسلم، ﴿ الله عله وسلم، ﴿ الله عله

Seq. Nabia Abbott, Studies in Arabic Literary Papyri; Quranic Commentary and Tradition, vol. 2, p.1.

Eastern Studies, Vol. 59, No. 4 (Oct., 2000), pp. 271.



Literature (Connecticut (USA): Hartford Seminary Foundation, 1970).

59

ছাড়া মূল বক্তবোর কোনই পরিবর্তন মটেনি। এখান পেকে শপন্ত হয় শে, ভাহারীগণ এবং পর্বভী বর্ণনাকারীগণ হাদীছ বর্ণনার সময় শব্দগত বিবরুণের চেট্রায় কোন অবহেলা করেননি। বরং তারা সাধামত ছবছ বর্ণনার চেষ্টা করেছেন। এতে কখনও হয়ত শব্দের আগ-পিছ হয়েছে কিংলা লোন শব্দের প্রতিশব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। যা হাদীছের মূল অর্থ বা বিষয়বন্তর কোন পরিবর্তন ঘটায় নি i<sup>ldo</sup>

জ্ঞ, হ্যাদীছ বর্ণনার ক্ষেত্রে বর্ণনাকারীগণ এমনই সভর্মতা অবলম্বন করতেন যে প্রায়শই বলতেন, أو خوه ,أو كما ورد ,أو كما قال ,আর্থাং 'রাসুল (ছা.) সম্ভবত অনুরূপ বলোছেন' বা 'সম্ভবত এভাবে বর্ণিত হয়েছে' ইত্যাদি অনিশ্চয়তাবোধক বক্তবা। হাদীছ গ্রন্থসমূহে এমন উদাহরণ অসংখ্য পাওয়া যায়। তথু রাসূল (ছা.)-ই নন বরং উর্ধ্বতন যে কোন বর্ণনাকারী বা তার বর্ণনা সম্পর্কে তাঁরা এমন সতর্কতা অবাদ্দন করতেন এবং সন্দেহ হলেই তা প্রকাশ (वर्गनाकादीत अरम्बर) شلك من الراوى क्रेंबर्गन पा पुरामिছ्रानत निकड़े হিসাবে পরিচিত। ইমাম ইবনু মাজাহ (২৭৩হি,) তাঁর সুনানে একটি অধ্যায় باب التوقي في الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ब्रहना कांब्राव्हन (রাসুল (ছা.)-এর হাদীছের ব্যাপারে সতর্কতা অবলম্বন) শিরোনামে এবং এতে ছাহারী ও তারেঈদের সতর্কতা সম্পর্কে বেশ কিছু বর্ণনা একত্রিত করেছেন। যেমন ইবনু সীব্ৰীন হ'তে বৰ্ণিত আনাস (বা.) ৱাসূল (ছা.) হ'তে কোন হাদীছ वर्णनात अभग जीड इरेडन धवर वनरडन, बोर बेंग के कार्य । विकास की 💤 ু 'অথবা রাস্ল (ছা.) অনুরূপ বলেছেন'।<sup>১৩১</sup> তাবেঈ এবং তংপরবর্তী যুগেও অনেক বর্ণনাকারী এত সতর্কতা অবলমন করতেন যে, কোন বর্ণ ও অবায় পর্যন্ত পরিত্যাগ করতেন না। সূলায়মান ইবনু মিহরান আঁল-আঁমাশ كان هذا العلم عند أقوام كان أحدهم لأن يخر من السماء (১৪৮ছি) বলেন हामी(इत) खान अमन अक्सण) أحب إليه من أن يزيد فيه واوا أو ألفا أو دالا মানুষের নিকট রক্ষিত ছিল যাদের কারো নিকট হাদীছের মধ্যে 'ওয়াও', 'অলিফ', 'দাল' বৃদ্ধি করা থেকে আসমান থেকে পড়ে যাওয়াই অধিক প্রিয়াতর चिन । ३५३

১৫০. আবুর রহমান আল-মু'অল্লিমী, *আল-আমওয়ারুল কানিখাই*, পূ. ৭৯।

५४५, जुनान देवनु भाकार, श/२८।

১৫২, बद्दीय व्यान-राभनानी, व्यान-कियासाह की हेनसित विश्वासाह, भू. ५५९ ।

ইমাম মুসলিম (২৬১হি.)-এর 'ছহীহ' অধ্যয়ন করলে এই সতর্কতা চমৎকারভাবে অনুধাবন করা যায়। তিনি মতনে সামান্য একটি সমার্থবােধক শব্দের পরিবর্তন পোশেও তা উল্লেখ করেছেন। যাতে অর্থের কোনই পরিবর্তন হয় না কিংবা খলেও এত সৃষ্ণ পরিবর্তন যা প্রকৃত জ্ঞানী ব্যতীত কেউ অনুতব করতে পারবে না। এছাড়া ইমাম আহ্যাদ (২৪১হি.) তার মুসনাদে এবং আবৃ দাউদ তার সুনানে এই নীতি সুক্ষভাবে অবলম্বন করেছেন।<sup>১৫৩</sup> এছাড়া কোন হাদীছের ক্ষেত্রে সতা সতাই এমন শব্দ যদি চুকে যার যা রাসূল (ছা.)-এর বৰ্লিত বাকা নয় বলে অনুমিত হয়, তবে মুহান্দিছগণ সেটি اللدرج বা অনুপ্ৰবিষ্ট কথা হিসাবে চিহ্নিত করে তা পরিত্যক্ত ঘোষণা করেন।

সূত্রাং আমরা নিঃসন্দেহে বলতে পারি যে, হাদীছের অর্থগত বর্ণনার কারণে হাদীছের বিক্ষরতা ও প্রামাণিকতায় কোন প্রভাব পড়ে না। আর এতে হাদীছের অর্থে ও বিষয়বস্তুতে কোন বিকৃতিরও প্রশ্ন আলে না। অতএব এ যুক্তিও এথানে প্রযোজ্য নয় যে, হানীছের ভাষ্যসমূহ রাসূল (ছা.)-এর নিজের বর্ণিত শব্দ নয় বরং তা পরবর্তী বর্ণনাকারীদের নিজস্ব চয়ন। বরং অর্থগত বর্ণনাকে আমরা কুরআনের প্রচলিত বিভিন্ন 'ক্রাআত'-এর সাথে তুলনা করতে পারি, মাতে শব্দের ভিন্নতায় মূল অর্থের পরিবর্তন হয় না।

চ, কভিপয় প্রাচীন ভাষাবিদ যেমন সিবওয়াইহ (১৮০হি.), আবুল হাসান আল-কিসাঈ (১৮৯হি.), আৰু যাকারিয়া আল-ফার্রা (২০৭হি.) প্রমুখ বিতত্ত্ব আরবী ভাষার দলীল হিসাবে তাঁদের গ্রন্থসমূহে কুরআনের আয়াত কিংবা আরবী কবিভাসমূহ বাবহার করলেও হাদীছের উদ্ধৃতি ব্যবহার করেননি কেন? এ প্রশ্নের জবাবে ড, ছুবহী ছালিহ বলেন, এর কারণ সম্ভবত তংকালীন সময়ে হাদীছ ও ফিকুহের পণ্ডিত ব্যতীত অন্যদের নিক্ট হাদীছগ্রন্থ সমূহের দুস্প্রাপ্যতা। নতুবা তারা আরবী কবিতার আশ্রয় নেওয়ার পরিবর্তে হাদীহ থেকেই উদ্ধৃতি দিতেন, যেমনটি দেখা গেছে পরবর্তী ভাষাবিদদের ক্ষেত্রে। থেমন আবুল মানভুর আল-আযহারী (৩৭০হি.) সংকলিত ৯১১। ্রে.১১, ইসমাঈশ ইবনু হাম্মান আল-জাওহারী (৩৯৩হি.) সংকলিত الصحاح, ইবনু ফারিস (৩৯৫হি.) সংকলিত اللغة প্রভূতি অভিধানে হাদীছ থেকে অসংখ্য উদ্ধৃতি পেশ করা হয়েছে।<sup>১৫৪</sup> সূতরাং এই যুক্তিও হাদীছ অস্বীকারের জন্য কোন দলীল হ'তে পারে না।

১৫৩: শামসুদীন আস-সাখাজী, *যাতহল মুগীছ,* ৩য় খণ্ড, পৃ. ১৪১। ১৫৪. ছूरदी क्रामिष्ट, जन्मन शमीह ध्या मृहद्वनाहर, भृ. ७३२।



## সংশয়-১০ : হাদীছ হুকুমগতভাবে যান্নী বা ধারণা নির্ভর।

হাদীছ খাত্র সম্পর্কে জ্রাত ব্যক্তিদের নিকট অজানা নয় যে, গবর ওয়াহিদ হাদীছকে বিদ্বানদের একটি দল 'যারী' আখ্যাগিত করেছেন, যা খবল ধারণার অর্থ দেয় এবং এর ভিন্তিতে তার ওপর আমল করা ওয়াজিব হয়। কিন্তু হাদীছ অস্তীকারকারীগণ বিদ্বানদের এই 'যারী' শব্দটি হাদীছ অপীকারের জন্ম দলীল হিসাবে গ্রহণ করেছেন এবং খারণা করেছেন, যেহেত হাদীছ 'যারী' বা ধারণা নির্ভর, অভএব তা শারস্থ বিষয়ে বৈধ নয়। তাদের দলীল হ'ল, আল্লাহ বলেছেন, ত্রিত এই ক্রিট্র টা ইন্ট্র বিশ্বরে বিশ্বর নিক্র খারণা সত্যের মোকাবেলার কোনই কাজে আসে না। '<sup>১৯৩</sup>

### পর্যালোচনা :

ক, খবর ওয়াহিদ হাদীছ 'যান্নী' হওয়া বিশ্বানদের একটি বিশেষ পরিভাষা। যার অর্থ হ'ল, খবর ওয়াহিদ হাদীছ যাবতীয় যাচাই-বাছাইয়ের পর অপেকাকৃত প্রবল ধারণাভিত্তিক জ্ঞান প্রদান করে। বিদ্বানগণ হানীছটির সতাতার ব্যাপারে নিশ্চিত হওয়ার পরও প্রবল সতর্কতাস্বরূপ আল্লাহ্র ওপর হিম্মাদারী ছেড়ে দিতে খবর ওয়াহিদকে 'যান্নী' বলেন। যেমনভাবে একজন মৃফতী নিজের প্রদন্ত ফংওয়ার উপর নিশ্চিত বিশ্বাস রাখার পরও বলেন যে, ুটা টাড় আল্লাইই অধিক অবগত'। সূতরাং এখানে 'যান্নী' পরিভাষাটি উপরোক্ত আয়াতে বর্ণিত নিন্দিত ধারণা অর্থে ব্যবহৃত হয়নি, বরং এটি একটি স্বতন্ত্র পরিভাষা। বিশ্বানগণ খবর ওয়াহিদকে যথন 'যান্নী' বলেন, তখন তার ওপর প্রবল ধারণাভিত্তিক নিশ্চিত বিশ্বাস রেখে তার ওপর আমল করা ওয়াজিব বলে থাকেন। অর্থাৎ তারা খবর জ্যাহিদকে অনিন্চিত (الوهم) বা সন্দেহ (الشاك) পূর্ণ মনে করেন না, বরং নিশ্চিত বিশাসই মনে করেন। তবে তা মুতাওয়াতিরের মত পঞ্জেরপ্রাপ্ত ইয়াকীন নয়-তথু এ কথা বুঝানের জন্য বলা হয়ে থাকে খবর ওয়াহিদ দারা 'যার' লাভ হয়ে থাকে।<sup>১৮৬</sup> সূতরাং এতে হাদীছের বিভদ্ধতা ও প্রামাণিকতা ক্ষুণ্ন হয় না। উপরস্তু বিদ্বাদনের একটি বড় দল তথা মুহান্দিছগণ খবর ওয়াহিদ হাদীছকে 'যাব্লী' আখ্যা দেওয়া সমর্থন করেন না। বরং প্রমাণসাপেকে তা ইলমুল ইয়ান্ট্রীন বা নিশ্চিত জ্ঞান প্রদান করে মনে করেন, যা আমরা অন্যত্র আলোচনা করব ইনশাআল্লাহ।

১৫৫. সূরা আন-নাজম, আয়াত নহু: ২৮।

১৫৬. নূর মোহাত্মণ আ'লমী, হাদীছের তত্ত্ব ও ইতিহাস, পৃ. ৯-১০।

খ, হানীছকে যদি 'যান্নী' হওয়ার অভিযোগে পরিভ্যাগ করতে হয়, তবে কুরআনও পরিত্যাগ করার অধকাশ সৃষ্টি হয়। কেননা কুরআন বিজন্ধতার দিক থেকে 'কাড়ম' না অকটো হলেও অর্পগত দিক থেকে অনেক সময় 'যায়ী' ( نفي ) ১ি) এ। যেমন তালাকপ্রাপ্তা নারীর ইন্দত সম্পর্কে কুরআনে বলা হয়েছে-'वात जानाकथाश्वा नातीता जिन 'कूत' وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصَنَّ بِالْفُسِينُ ثَلَالَةً فَرْوٍ ع পর্যন্ত অপেকায় থাকবে। <sup>১১৫৭</sup> এখানে 'কুক্র' শব্দটি লু'টি অর্থ বহন করে। (১) হায়েয়ে বা খত্। (২) ডুহ্র বা ঋতু শেষে পবিত্রতালাভ। সূতরাং আয়াতটি 'যান্নী' অর্থ দেয়। এখন এই কারণে কি কুরাখান বর্জন করতে হবে যে, তা 'যানী' জর্ম প্রদান করে?

গা. কুরআন নিজেই 'যান্ল'-কে শার্জ দলীল হিসাবে ব্যবহার করেছে। যেমন बाहार तरनन, قَانُ طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ يَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ فَإِنْ खड:अब यिष वें طُلُقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَقُرَاجَعًا إِنْ طَنَّا أَنْ يُقِيمًا خُذُودَ اللَّهِ সে স্ত্রীকে (তৃতীয়) তালাক দেয়, তাহ'লে সে যতক্ষা তাকে ব্যতীত অন্য স্বামী গ্রহণ না করে, ততক্ষণ উক্ত স্ত্রী তার জন্য সিদ্ধ হবে না। অতঃপর যদি উক্ত স্থামী ভাকে তালাক লেয়, তখন ভাদের উভয়ের পুনরায় ফিরে আসায় কোন নোষ নেই, যদি তারা (দৃঢ়) ধারণা রাখে যে, তারা আল্লাহর সীমারেখা বজায় ব্যাখতে পারবে। <sup>১৫৮</sup> অর্থাৎ এই আয়াতে আল্লাহ পুনরায় স্বামী ও স্ত্রীকে একত্রিত হওয়ার অনুমতি দিচ্ছেন, যদি তারা উভয়ে আল্লাহ্র সীমারেখার মধ্যে থেকে দাম্পত্য জীবন পরিচালনার (দৃঢ়) ধারণা রাখে। সূতরাং আল্লাহ নিজেই এখানে খানুকৈ শারঈ দলীল হিসাবে ব্যবহার করেছেন। অভএব খবর ওয়াহিদ হাদীছ 'যান্নী' হওয়ার কারণে তার ওপর আমল পরিত্যাগের কোন সুযোগ নেই। ছ, ইসলামী শরী'আতে 'যান্ন'-কে সরাসরি দলীল হিসাবে গ্রহণ করা হয়েছে। যেমন শারস হুকুমসমূহ বাস্তবায়নের মূল স্থান হ'ল আদালত। কিন্তু কেউ কি নিশ্চরতা দিতে পারে যে, আদালত থেকে প্রত্যেক বিচারক যে হকুম প্রদান করেন তা শতভাগ সঠিক? যেমন রাসূল (ছা.) বলেন, يشر، وإنكم করেন তা শতভাগ সঠিক? যেমন রাসূল تختصمون إلى، ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته من يعض، وأقضى له على نحو ما أسمع، فمن قضيت له من حق أحبه شيئًا فلا يأخذ، فإنما أقطع له قطعة

১৫৭, সুরা আল-বান্থারাহ, আমাত নং : ২২৮।

১৫৮, সূরা আল-বাব্যুরাহ, আয়াত নং : ২৩০।

্রাট্র 'আমি তোমাদের মতই একজন মানুষ। তোমরা আমার নিকট বিরাদ মিমাংসার জনা এসে থাক। তোমাদের এক পদ অনা পদ অপেক্ষা দলীল-প্রমাণ পেশ করার ক্ষেত্রে অধিক পারদশী হ'তে পারে। অতএব আমি দেঙাবে (তোমাদের বক্তবা) শুনি সেই মোডাবেক ক্ষরালা দেরার পর বিদ কাউকে তার অন্য ভাইয়ের হক্ দিয়ে দেই, তাহ'লে দে যেন তা গ্রহণ না করে। কেননা, আমি তার জন্য জাহান্নামের একটি অংশই পূপক করে দিছি। 'ক্ষরাই রাস্ল (ছা.) নিজেই যদি তার বিচার শতভাগ সঠিক বা 'কাতমি' হওয়ার নিক্ষরতা না দেন, তবে অন্যদের ক্ষেত্রে তা কিভাবে অকট্য নিক্ষরতা বহন করবেং সূতরাং বিচারিক আদালতগুলো 'যানু' বা প্রবল ধারণা ভিত্তিক দলীলের আলোকেই পরিচালিত হয়, যা সুপরিজ্ঞাত বিষয়।

বিতীয়ত, আদালত সাক্ষা ও অন্যান্য প্রমাণের ভিত্তিতে রায় প্রদান করে থাকে।
কিন্তু আমরা সকলেই জানি যে, সাক্ষ্য কখনও তুল হ'তে পারে কিংবা
সাক্ষ্যনাতা তুল ধারণার বশবতী হয়েও সাক্ষ্য দিতে পারে। কিন্তু তারপরও
সাক্ষ্যীর সততার ওপর আস্থা রাখা হয়। পৃথিবীর মুসলিম, অমুসলিম সমস্ত
আদালত সাক্ষ্যের উপর নির্ভর্নীল, যা আন্যোপান্ত 'যায়ী'। সাক্ষীর জন্য
সত্যবাদিতা, ন্যায়পরায়ণতাকে শর্ত করা হয় এজনা যেন প্রবল ধারণার
মাধ্যমে সঠিক বিষয়টি অবগত হওয়া যায়।

আলাহ বলেন, بَالْ يَعْرِ مَلْ الْمُعْلَا اسْتَحَفَّا الْمُلْ الْمُولِّ الْمُعْلَا الْمُعْلَا الْمُعْلَا الْمُلْكِلِّ الْمُلْكِلِينَا الْمُلْكِلِينَ الطَالِكِينَ الطَالِكِينَا الْمُلْكِلِينَ الطَالِكِينَ الطَالِكِينَ الطَلْكِينَا الْمُلْكِينَ الطَلْكِينَا الْمُلْكِينَا الْمُلْكِينَالِينَا الْمُلْكِينَا الْمُلْكِينَا الْمُلْكِينَا الْمُلْكِينَا الْمُلْكِينَا الْمُلْكِينَا الْمُلْكِينَا الْمُلْكِينَا الْمُلْكِينَا الْمُلْكِلِينَا الْمُلْكِلِلِينَا الْمُلْكِلِينَا الْمُلْكِلِينَا الْمُلْكِلِينَا الْمُلْكِي



১৫৯. ছহীহল বুখারী, হা/২৪৫৮, ২৬৮০, ৬৯৬৯ প্রভৃতি: ছহীহ মুসলিম, হা/১৭১৩।

১৬০, সূরা আল-মায়িলাহ, আয়াত নং : ১০৭।

১৬১. ইসমারিল সালাফী, शुक्तिगाट हामीह, পৃ. ৩৩-৩৫।

68

৪. পৃথিনীর খুব কম সংখাক তপাই পদান্তের তথা মুতাওয়াতির সূত্রে প্রমাণ করা সন্তব। এমনকি পদান্তের দারা প্রাপ্ত তথাও সব সময় নিশ্চয়তাবোধক জ্বর্ধ না। যেমন আমরা রাতের আসমানে খালি চোখে যে তারকার সংখ্যা প্রতাক্ষ করি, তা সত্যা গারণা দেয় না। কেননা তারার প্রকৃত সংখ্যা আমানের প্রতাক্ষকৃত ভারকার চেয়ে শত-কোটিওণ কেনী, যা প্রমাণিত সত্য। অগচ আমরা তা খচমেই দোখেছি। দূর পাহাড়ের বড় বড় বৃক্ষরাজি আমাদের চোখে ক্ষুদ্র শাখার মত দেখায়। কিয় বাস্তবে তা নয়। অতএব একান্ত স্বতক্ষে দেখাজিনিসও যখন ভুলের উধের্ব নয়, তখন সীমিত মানবীয় সামর্থা কিয়ে কোন বিষয়ে অকট্য জান লাভের দাবী করা সুকঠিন বিষয়।

চ. খবর ওয়াহিদ 'সুপ্রসিদ্ধ' (مشهور) না হওয়াই তার সঠিক না হওয়ার দলীল— এই দাবীর জবাবে ভ. আলী জারীশাহ (১৯৩৫-২০১১খ্রি.) বলেন, কোন বিষয় সুপ্রসিদ্ধ হওয়ার সাথে তার সঠিক হওয়ার সম্পর্ক নেই, ফোন সম্পর্ক নেই সত্য এবং বাত্তবতার মাঝে। সত্য কখনও বাতত্ব হ'তে পারে, আবার অবাভবও হ'তে পারে। তেমনি বাতত্বতা কখনও সত্য হ'তে পারে, আবার অসত্যও হ'তে পারে। অনুরপ্রাবে সুপ্রসিদ্ধ বিষয় কখনও সঠিক হ'তে পারে, তেমনি বেঠিকও হ'তে পারে। আবার সঠিক বিষয় কখনও সুপ্রসিদ্ধ হ'তে পারে, আবার অপ্রাবি অপ্রসিদ্ধও হ'তে পারে। আবার সঠিক বিষয় কখনও সুপ্রসিদ্ধ হ'তে পারে, আবার অপ্রসিদ্ধও হ'তে পারে।

ছ. আল্লাহ তাঁর রাস্ল (ছা.) সম্পর্কে বলেছেন, 'আমার রাস্ল তোমাদের কাছে যা নিয়ে এদেছেন তা তোমরা গ্রহণ কর এবং যা থেকে তোমাদেরকে নিষ্টেধ করেছেন তা তোমরা বর্জন কর'। 'ভ স্তরাং তা যদি বিশ্বস্ত সূত্রে পাওয়া যায়, তবে তার ওপরই বিশ্বাস ছাপন করতে হবে। তাকে অকাটা এবং ধারণানির্ভর তাগে বিভক্ত করে কিছু অংশকে শীকার করা এবং কিছু অংশ পরিত্যাগ করা সমগ্র মুসলিম উন্মাহর নীতিবিরোধী। 'ভ জাল্লাহ বলেন, ভিন্ত ভি



১৬২, ড, আলী জারীশাহ, *মাছাদিরশো শারী আহ আল-ইসলামিয়াহ*, পৃ. ৩৫। ১৬৩, সুরা হাশর, ৭ মহ আয়াত।

১৬৪. छ. मुदायान याणी आइ-छातृनी, *आम-मुनाद आन-मनाजिगाद आन-मुजाद्दाताद*, পृ. ৫৯-৬০। ১৬৫. नृता आन-वाक्ताद, आभाष्ठ नरः ৮৫।

#### २म পनिराक्ष

### ইতিহাসগত সমালোচনা

### সংশয়-১ : হাদীছের সংরক্ষণ পদ্ধতি ছিল শ্রুতি ও স্মৃতিবাহিত।

হাদীছ অন্বীকাকারী এবং প্রাচ্যবিদদের একটি সাধারণ যুক্তি হ'ল, হাদীছ মুখে মুখে প্রচারিত হয়েছে। অতএব এতে বর্ণনাকারী স্মৃতি বিভ্রাটের কারণে নিশ্চমই ভূল করবেন। মানুষ মাত্রই এমন ভূল হওয়া স্বাভাবিক। সূত্রাং হাদীছ সংকলনের ফুা পর্যন্ত হাদীছ সঠিকভাবে সংরক্ষিত থাকতে পারে না। এজন্য হাদীছ শরী আতের কোন দলীল হিসাবে গ্রহণযোগ্য নয়।

### পর্যালোচনা :

ক, প্রাথমিক যুগে মুখস্থকরণ এবং শ্রুতিকানিই ছিল জ্ঞান সংরক্ষণের প্রধান মাধ্যম। বর্তমান যুগের প্রেক্ষাপটে লেখনীকে মুখন্তকরণের চেয়ে অধিকতর বিশ্বন্ত এবং প্রামাণিক মনে হতে পারে। কিন্তু বান্তবতা হ'ল যে, লেখনীতেই তুল হওয়ার সন্থাবনা বেশী থাকে কিংবা সঠিকভাবে সংরক্ষণ না করতে পারলে বিনষ্টও হয়ে য়য়। এ জন্য মুহাদ্দিছপণকে দেখা য়য় য়ে, তারা লেখনীর চেয়ে শ্রুতিবর্ণনাকে অধিক প্রাধান্য দিতেন। তারা বর্ণনাকারীদের বর্ণনা গ্রহণের সময় তাদের শ্রুত বর্ণনা (সিয়া') সর্বসন্মতভাবে গ্রহণ করেছেন, অথচ লিখিত বর্ণনা (মুকাতাবা, মুনাওয়ালা) গ্রহণে মতবিরোধ করেছেন টিল্ড তারা কোন বর্ণনাকারীর নিকট থেকে হার্দীছ গ্রহণই করতেন না যতক্ষণ না তার শ্বৃতিশক্তি সম্পর্কে তারা আশুন্ত হতেন। এমনকি কেবল শ্বৃতিশক্তির তারতম্যের কারণে তারা হাদীছকে 'ছহাহ' ও 'হাসান' দুই ভাগে বিভক্ত করেছেন। মৃতয়াছ হাদীছ শাত্রে 'শ্বৃতিশক্তি' কোন সাধারণ বিষয় নয় বরং এটি হাদীছ বর্ণনাকারীদের বর্ণনার সত্যতা যাচাইয়ের জন্য একটি বহল বাবহাত উপকরণ (Technical term)। মুহাদ্দিছগণ 'আসমাউর রিজাল' এবং 'জারাহ ও তাদীল' শাত্রের



১৬৬, ইবলে হাঞার আসবুলানী, *হাদিউস সারী যুকান্দামাতু ফাতহুল বারী*, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬ ৷

উত্তৰ ঘটিয়েছিলেন এই উদ্দেশ্যে, সাতে বর্ণনাকারীদেরকে উক্ত মানদতে যাচাই করা সমূব হয়। কারও স্মৃতিশক্তি যদি ত্রুতিপূর্ণ এবং দুর্বল হত, তবে তার হাদীছ নিয়মতান্ত্ৰিকভাবেই গৃহীত হ'ত না, যদি না অপর কোন শক্তিশালী হাদীছ ভার সপক্ষে না থাকত।

এখানে আরও দখনশীয় যে, এসকল খর্ণনাকারীদের স্মৃতিশভিকে সাধারণ কিচন্তা কণিনাকারীর মেধার সাথে তুলনা করার সুযোগ নেই। কেননা যারা হানীছ মুগস্থ ক্যাতেন এবং অপরের কাছে পৌছে দিতেন তাদের নৈতিত অবস্থান এমন ছিল যে, ভারা হৃদরোর পূর্ণ আবেগ ও বিশ্বাস নিয়ে উপলব্ধি করতেন যে তাদের দায়িত্টা কত গুরুত্পূর্ণ। তারা জানতেন তাদের সামান্ অবহেলা ও ভুলের কারণে দুনিয়া ও আখিরাতে তাদেরকে নিন্দিত হতে হবে এই বিশ্বাস তাদেরকে এক প্রগাঢ় নৈতিকতা ও দায়িত্ববাধে সর্বদা উজ্জীবিত রাখত। একজন সাংবাদিক কোন রাষ্ট্রপ্রধান সম্পর্কে সংবাদ তৈরী করার সময় বেমন কঠোর সতর্কতা ও দায়িত্বশীলতা অবলঘন করে থাকে, তার চেত্রে বহুওণ দায়িতুশীলতা ও অভিনিবেশ সহকারে ছাহাবী ও তাবেঈগণ তাদের প্রাণপুরুষ রাসূল (ছা.)-এর হাদীছ প্রচার করেছেন। এই মনন্তান্ত্বিক বান্ত বতাকে যারা অস্বীকার করেন, তারা যেন দিনের আলোকে হস্ততালু দিয়ে আডাল করতে চান।<sup>১৯৭</sup>

ছাহারীগণ রাসূল (ছা.)-এর প্রতিটি পদক্ষেপের অনুসরণ করতেন। এমনকি হাদীছ বর্ণনার সময় যে ভঙ্গিতে তিনি বর্ণনা করেছেন, সেই বর্ণনাভঙ্গিকে পর্যন্ত তারা প্রজন্ম পরস্পরায় নকল করতেন। যা হাদীছ শাশ্রে 'মুসালসাল হাদীছ'<sup>১৬৮</sup> নামে পরিচিত। তারা কোন হাদীছের অর্থ বুঝতে না

Muhammad Taqi Usmani, The Authority of Sunnah, p. 86-88. ১৬৮, এই হাদীছের উদাহরণ হ'ল যেখন আনাস (রা.) রাস্ল (ছা.) হ'তে কর্ণনা করেন لا تحد العبد حلاوة الإيمان حتى يؤمن بالقدر خيره، وشره، وحلوه، ومر ، قال: وقبض رسول الله صلى الله عليه وسلم على لحيته، فقال: آمنت بالقدر حمره কোন ব্যক্তি ইমানের স্বাদ পাবে না যতক্ষণ না সে তাক্দীরেট ছাল-মন্দ এবং তার মিষ্টতা ও তিক্ততার প্রতি বিখ্যাস স্থাপন না করে। আনাস (রা.) বলেন, অভঃপর রাস্থ (ছা.) তার নিজের দাড়ি ধরলেন এবং বললেন, আদি তাত্দীরের ভাগ-মন্দ এবং তার মিউতা ও ডিগুন্তা প্রতি বিশ্বাস করি'। হানীয়<sup>ি</sup> উত্তেবের সময় আনাস (বা.) নিজেও রাসুগ (ছা.)-এর অনুকরণে নাড়ি ধরেন। আতঃপূর্ব পরবারী সমস্ত রাবী যথন হানীছটি বর্ণনা করতেন তখন একইভাবে নিভোগের দার্থি ধারণ করতেন। রাস্ল (ছা.)-এয় কথা ও যাচনভঙ্গি এভাবে হ্বর্ নকল কর্ম পন্ধতিকে মুসালসাল হালীছ বলা হয়। ইমাম আল-হাকিম (৪০৫ছি.) এই উদাহন<sup>লটি</sup>

67

পারলে তা পুনরায় জিজাসা করে শপট হয়ে নিতেন। তারা খুব কাছ পেকে
পর্যবেক্ষণ করেছেন কিতাবে ও কোন পরিবেশে রাস্ল (ছা.) কী বলেছেন একা
কী করেছেন। সুতরাং তারা প্রত্যোক্তই স্বয়ং ছিলেন হানীছের লিখিত
পাঙ্লিপির সমত্লা। কেবল একটি নয় বরং শত শত গিখিত পার্চলিপি।
মানাছির আহসান গিলানী (১৮৯২-১৯৫৬ছি.) তাই সপার্পই বলেছেন,
ছাহাবীদের সংখ্যা এবং তাদের মুখস্থনজি এবং আমলের উপর তাদের চ্ডাপ্র
আগ্রহের বান্তবতাকে সামনে রাখলে এটা কলা মোটেও বাড়াবাড়ি হবে না বে,
আমাদের ঐ ইতিহাস যার নাম হানীছ, তার পুর্ণাঙ্গ এবং অপুর্ণাঙ্গ জীবন্ত
পান্তুলিপির সংখ্যা রাস্ল (ছা.)-এর যুগেই লাখের কোঠার পৌছে থিয়েছিল।
\*\*\*

অতএব এটি ভাষার কোন অবকাশ নেই যে, হাদীছ শাস্ত্র প্রাথমিক যুগে লিখিত সংকলিত না হওয়ায় তা সঠিকভাবে সংরক্ষিত হয় নিঃ বরং তংকালীন সমাজে মুখস্থকরণই যে সবচেয়ে শক্তিশালী ও নিরাপদ মাধ্যম ছিল, তার বড় প্রমাণ হ'ল মুহাদ্দিছগণ শ্রুতিবর্ণনাকে সর্বোচ্চ তরুত্ব প্রদান করেছেন এবং স্মৃতিশক্তিকে হাদীছ বর্ণনাকারীদের প্রধানতম যোগ্যতা হিসাবে নির্ধারণ করেছেন।

উছুলবিদ বা ইসলামী আইনজাদের নিকটও লিখিও হাদীছের তুলনায় শ্রুত হাদীছের গুরুত্বই অধিক। যেমন ইমাম আমেদী বলেন, المن يكون أحد الخبرين عن سماع من النبي عليه السلام، والرواية الأحرى عن أولي أحد الخبرين عن سماع أولي لبعدها عن نطرق التصحيف والغلط. كتاب، فرواية السماع أولي لبعدها عن نطرق التصحيف والغلط. হাদীছের মধ্যে একটি হাদীছ যদি হয় রাস্ল (ছা.)-এর নিকট বেকে শ্রুত এবং অপরটি হয় কিতাবে লিপিবছা: তবে তুল এবং ওলট-পালট হওয়ার সম্ভবনা থেকে দূরবর্তী হওয়ার কারণে শ্রুত বর্ণনাটিই অধিকতর গ্রহণযোগ্য হবে'।

সূতরাং লেখনী জ্ঞান সংরক্ষণের একমাত্র মাধ্যম নয় এবং সর্বোত্তম মাধ্যমও নর। বরং মুখস্থকরণ ও হ্বনয়াদমই জ্ঞান সংরক্ষণের সবচেয়ে শক্তিশালী হাতিয়ার। বিশেষ করে প্রাচীনকালে যথন লেখনীর কোন প্রচলন

তার তার পর্যন্ত বর্ণনাকারীদের ধারাবাহিকতাসহ প্রদান করেছেন (মারিফাড় উন্মিণ হানীছ (বৈক্ষত : নাক্ষা কুতুবিল ইলমিরাহ, ২য় প্রকাশ : ১৯৭৭খ্রি), পূ. ৩১-৩২)।

১৬৯. মানাথির আহ্সান গিলানী, *তাদবীনে হালীছ,* পৃ. ৪৪।

<sup>5</sup> to Muhammad Taqi Usmani, The Authority of Stamah, p. 88.

১९১. बादून शमान वाम-वाभिनी, वान-हेश्काम की केहनिन बादकाम, 8र्व ४७, न्. २५८।

ছিল না, ভখন শ্রুতি থেকে স্মৃতিতে ধারণ করাই একমাত্র এবং সর্বাধিক শক্তিশালী মাধ্যম হিসাবে ব্যবহৃত হয়েছে।

থ, জ্ঞান সংরক্ষণের জন্য লিপিবদ্ধকরণ শ্রুতিবর্ণনার চেয়ে অধিকতর নিস্কয়তা বহন করে না। কেননা জান সংরক্ষণের সঠিক উপায় হ'ল, একজন সুপরিচিত্ত নাায়পরায়ণ ও বিশ্বস্ত ব্যক্তি অপর একজন সুপরিচিত ন্যায়পরায়ণ ও বিশ্বস্ত বাজিন নিকট তা পৌছে দেবেন, সেটা শ্রুতিবর্ণনার ভিত্তিতে ছোক, কিংবা লেখনীর ভিত্তিতে হোক। যদি দু'টি একতিত হয় তবে নিঃসন্দেহে তা সংরক্ষণের অধিকতর শক্তিশালী উপায়। নিজ্ঞ যদি ন্যায়পরায়ণতা ও বিশ্বস্ততা হারিয়ে যায়, তবে শ্রুতিবর্ণনা বা লেখনীর কোন মূল্য থাকে না; বরং এক্ষেত্রে যদি লেখক ছাড়া তথুমাত্ত লেখনী থাকে, তবে তা কোনভাবেই গ্রহণযোগ্য হয় না। কেননা লেখকের নাম-পরিচয় ছাড়া লেখনীর কোনই মূল্য নেই। যার বাস্ত ব প্রমাণ হ'ল ইয়্দী এবং খৃষ্টানগণ, যারা তাওরাত ও ইঞ্জিল লিপিবন্ধ করত, কিন্তু নায়পরায়ণতা না থাকায় তারা কিতাবের মধ্যে নানা বিকৃতি ও পরিবর্তন-পরিবর্ধন ঘটিয়েছিল। এমনকি এর লেখকদের পরিচয়ও সঠিকভাবে জানা যায় না। ফলে এই কিতাবদ্বয়ের কোন কিছুই আমাদের নিকট বিশ্বাসধােগ্য মনে হয় না বরং তা আমরা মূল আল্লাহ্ প্রেরিত কিতাবের বিরোধী বলে বিশ্বাস করি। <sup>১৭২</sup> আল্লাহ নিজেই তাদের উদেশো বলেন, وَيَالِ لِللَّذِينَ يَكُنْبُونَ الْكِنَابَ بِأَيْدِيهِمْ تُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ نَمْنَا فَلِلَّا আতঃপর দুর্ভোগ তাদের فَوَيْلُ لَهُمْ مِمًّا كَتَبْتُ أَيْسِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُمْ مِمًّا يَكْسِبُونَ জন্য, যারা নিজেদের হাতে কিতাব লেখে এবং বলে যে, এটা আল্লাহ্র পক হ'তে আগত। যাতে তার বিনিময়ে সামান্য কিছু অর্থ রোজগার করতে পারে। অতএব দুর্ভোগ, তাদের হস্ত যা লিপিবদ্ধ করেছে তার জন্য এবং দুর্ভোগ তাদের উপার্জনের জন্য। <sup>১৭৩</sup> এজন্য মুহাদ্দিছগণ সর্বাথ্যে বর্ণনাকারীর পরিচয়, তার বিশ্বস্ততা এবং মুখস্থ ও ক্রদয়াসমের শক্তি ঘাচাই করতেন, তারপর তার

গা. তথু হাদীছের ক্ষেত্রেই নয়, বরং প্রাচীন আরবী কবিতা, বিভিন্ন জাতির ইতিহাস, বংশলতিকা প্রভৃতি সংরক্ষণেও তৎকালীন আরব সমাজ সব সময় শ্রুতি বর্ণনার ওপর নির্ভরশীল ছিল। উদাহরণস্বরূপ আরব কবিদের

১৭২ র, আপুল গুনী আপুল থালিক, হাজিয়াতুল হাদীছ, পৃ. ৩৯৯। ১৭৩, সূরা আল-বাঝারাহ, আয়ান্ত: ৭৯।

কবিতাসমূহও ৩য় শতানী হিজবীর পূর্বে গ্রন্থান্ত হয়নি। এচলো মানুমের কবিতাসমূহও ৩য় শতানী হিজবীর পূর্বে গ্রন্থান্ত হিল। পরবর্তী প্রজনের মৃতিতে কিংবা কারো বাজিগত চিরকুটে সংরক্ষিত হিল। পরবর্তী প্রজনের আল-আসমারী (২১৩হি.), আরু উবাইদাহ (১৫৭হি.) প্রমূপের মাধামে তা গ্রন্থান্ত হয় । ১০০ প্রমান্ত ইসলামী জান ও কবিতার ক্ষেত্রেই নয় বরং ইতিহাস, বাকরণ, সাহিত্য, দর্শন ও কলার বিভিন্ন শাগাতেও তা সমভাবে মৃল্যারিত হত। ১০০ এজনা মুসলিম সমাজে আগাগোড়াই শ্যুতিনির্ভর জ্ঞান প্রাধান্য প্রেছে। এমনকি আথুনিক মুগে লেখনীর যাবতীয় উপায়-উপকরণ উপস্থিত এবং মুখহুকরণের প্রয়োজনীয়তা নিতান্তই গৌণ; কিন্তু তা সত্তেও সারা বিশ্বে লক্ষ-কোটি কুরআনের পূর্ণ হাকেয় রয়েছে এবং প্রতিনিয়ত তৈরী হতে। সূতরাং যে মুগে লিখিত সংরক্ষণের ব্যবস্থা ছিল অপ্রচলিত এবং মুখন্থকরণই ছিল জ্ঞান সংরক্ষণের প্রধান মাধ্যম, সে মুগে হাদীছ মুখন্থকরণের মাধ্যমেই সংরক্ষিত হয়েছিল, তাতে বিশ্ময়ের কি রয়েছেং সমগ্র কুরআন মুখন্থকরণ যদি লক্ষ-কোটি মানুষের পক্ষে এই যুগেই সম্ভব হয়, তবে যে যুগ ছিল নিখাঁদ শ্বতি নির্ভরতার যুগ, সে যুগে হাদীছ মুখন্থ রাখা কী এতই সুকঠিন ব্যাপার ছিলং

ষ্ট্রের এবং পরবর্তী যুগের মুহান্দ্রিছগণ হাদীছ লিখিতভাবে সংকলিত হওয়ার পরও শ্রুত বস্তুকে একচেটিয়াভাবে প্রাধান্য দিতেন। এর সবচেয়ে বড় প্রমাণ হ'ল ২য় শতকের শুরু থেকেই প্রায় প্রত্যেক মুহান্দিছের নিকট হাদীছের লিখিত পাঙ্গলিপ সংরক্ষিত থাকলেও তারা অপরের নিকট হাদীছ বর্ণনা করতেন 'আমাদেরকে বলেছেন' (المريالية)) কিংবা 'আমাদেরকে সংবাদ দিয়েছেন' (المريالية)) প্রভৃতি শ্রুতিবাচক শব্দ হারা। অর্থাৎ তারা পুস্তুকের চেয়ে ব্যক্তিকে অধিক গুরুত্ব প্রদান করতেন। তারা পাগ্রুলিপি নির্ভর জ্ঞান এবং এতদসংক্রোন্ত ভূল-ভ্রান্তির সম্ভবনা দূর করার জন্য পাঙ্গলিপির পাশাপাশি হাদীছি বর্ণনাকারী উপ্তাদ থেকে স্বকর্ণে শ্রবণের বিষয়ে বিশেষ গুরুত্বারোপ করতেন। এজনা হাদীছ শিক্ষাদানের ক্ষেত্রে গ্রন্থের বা পাগ্রুলিপির উদ্বৃতি প্রদানের নিয়ম ছিল না। বরং কর্ণনাকারী শিক্ষকের নাম উল্লেখ করার নিয়ম ছিল। মুহান্দিছদের পরিভাষায় 'আমাদেরকে বলেছেন' (المريالية)) কিংবা 'আমাদেরকে সংবাদ দিয়েছেন' (المريالية)) পরিভাষাটির অর্থ হ'ল আমি তার পুজ

<sup>598.</sup> Gregor Schoeler, The Genesis of Literature in Islam: From the Aural to the Read, p. 5.

<sup>392.</sup> Ibid, p. 54-120, 122-123.

Compressed with PDF Compressor कि DLM Infosoft কটি জীৱ নিজের কাছে বা ভীর অসুক ছায়েরে কাছে পড়ে স্বকর্ণে ভনে ভা

থোকে হাদীছটি উদ্বুড করছি।<sup>১৬৫</sup>

এলনা ইমাম বুৰারী (২৫৬ছি.) ভার গ্রহে হাদীত বর্ণনার সময় ইমাম মালিক সূত্রে অনেক হাদীড় বর্ণনা কর্মণেও কোথাও মুওয়াস্ত্রা মালিক গ্রন্থের উদ্ধৃতি দেশনি, বরং সনাসনি খারা ইমাস মালিকের মুখ পেকে শুলেছেন তাদের উদ্ভি দিয়েছেন। উদাহরণস্বরূপ ছত্তীহ বুশারীর একটি হাদীছ – এন ১৯১১ الله بن مسلمة، عن مالك، عن أبي الزناد، عن الأعرج، عن أبي هريسرة: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ذكر يوم الجمعة، فقال: فيه ساعة، لا يوافقها عبد مسلم، وهو قائم يصلي، يسأل الله تعالى شيئا، إلا أعطاه إياه وأشار بيده نِيالِيّ 'আমাদের নিকট বর্ণনা করেছেন আব্দুরাহ ইবনু মাস্লামা, তিনি মালিত থেকে, তিনি আবুষ যিনাদ থেকে, তিনি আ'রাজ থেকে, তিনি আবু হুরায়রা থেকে বর্ণনা করেছেন, রাসুল (ছা.) শুক্রবারের কথা উল্লেখ করে বলেন, এই দিনের মধ্যে একটি সময় রয়েছে কোন মুসলিম যদি সেই সময়ে দাঁড়িয়ে ছালাতরত অবস্থায় আল্লাহর নিকট কিছু প্রার্থনা করে তবে আল্লাহ তাকে তা প্রদান করেন। রাস্ল (ছা.) হাত দিয়ে ইন্সিত করেন যে, এই সুযোগটি বন্ধ त्रमसार क्षमा।<sup>,599</sup>

একই হালীছ ইমাম মুসলিম (২৫৬হি,) যখন উল্লেখ করছেন, তথন وحدثنا يجيي بن يجيي، قال: قرأت على अअख वर्णन कर्वासन अअख مالك، ح وحدثنا قنيبة بن سعيد، عن مالك بن أنس عن أبي الزنــــاد، عـــن वर्धाः किनि मुइँि मूट्य दामीकि वर्मना कन्द्रक्त अकि হ'ল ইয়াহইয়া ইবনু ইয়াহইয়া থেকে যিনি ইমাম মালিকের নিকট হাদীছটি পাঠ করে ইমাম মুসলিমের নিকট বর্ণনা করেছেল আর অপর সূত্রে কুতাইবা ইবনু নাদদ ইমাম মালিকের নিকট থেকে শ্রবণ করে তাঁকে সংবাদ দিয়েছেন। <sup>১৩</sup> এখানেও নেখা যায় ইমাম মুসলিম 'মুওয়ান্ত্রা মালিক' কিতাব থেকে উদ্ধৃতি না

১ १७, मूहकुका बान-आभामी, मितामाकुल कीन शानीह बान-सक्वी, २३ ४०, ल्. ८৮१-८५८। प ড আৰুপ্ৰাহ আহাদীর, *হাদীসের নামে জালিয়াতি* (ঝিনাইসহ : আস-সুনাই পানলিকেশঙ্গ, ৩য় প্রকাশ : ২০০৮খি.), পৃ. ৯১-৯২। ১৭৭, ধ্বীকুল মুখারী, হা/৯৩৫।

১৭৮, ছহীচুল মুদালিম, হা/৮৫২।

193

71

দিয়ে সরাসরি বর্গনাকারীর প্রথতির উদ্ধৃতি দিয়েছেন। অগচ সেই নর্থনাকারী

দিয়ে সরাসরি বর্গনাকারীর প্রথতির উদ্ধৃতি দিয়েছেন। অগচ সেই নর্থনাকারী

নিজেই বর্গান্ত্ন যে, তিনি ইমাম মালিকের নিকট হাদীভটি লিখিত পাচুলিপি
থেকে পাঠ করেছিলেন।

अनुतालकात जान मार्क (२ १८१६) "", जाड किनामां अनुतालकात जान मार्क (४००६) "", वाड किनामां (४००६) "", जान मार्मा (४००६) "" अन्य हिनामां (७००६) "" अन्य हिनामां (७००६) "" अन्य हिनामां (७००६) "" अन्य हिनामां (७००६) "" अन्य हिनामां किन एम्प्य हिनामां मार्कि एम्प्य हिनामां मार्कि एम्प्य हिनामां मार्कि एम्प्य हिना कर्त्राक्त किन एक्ष्य मार्कि जान स्थान जान नामहान् (८००६) ध्रमिक लक्ष्य मार्किन स्थान व्यव जान नामहान् (८००६) श्रमिक लक्ष्य मार्किन स्थान एम्प्य निमा कर्त्रान । तिमा रक्षाण श्रमिकि कर्यकि मृत्य हिमाय सानिक एम्प्य निमा कर्त्रान । तिमा रक्षाण प्रतिक व्यव हिन्दि एम्प्य । त्यमन : "अन्य क्षाण सानिक व्यव हिन्दि एम्प्य । त्यमन : "अन्य क्षाण क्ष्य के से अन्य किन्दि के से अन्य किन्दि के से अन्य के से सिक्त के सिक्त के

এ সকল সনদে ইমাম বায়হাঝী ধারাবাহিক অন্তত্ত ৮টি স্তরের বর্ণনাকারীর নাম ব্যবহার করেছেন। কিন্তু তারা সকলেই (سرنا) কিংবা (سرنا) শব্দ ছারা শ্রুতিবর্ণনা করেছেন। এর অর্থ তারা কেবল মৌখিকভাবে জনেছেন তা নয়, বরং পৃস্তকটি উর্ম্বতন বর্ণনাকারীকে বিশুদ্ধভাবে পাঠ করতে জনেছেন কিংবা বর্ণনাকারী তার নিকট নিজেই পাঠ করেছেন। এভাবে প্রত্যেকেই তার উর্ম্বতন বর্ণনাকারীর নিকট সরাসরি শ্রবণ করেছেন কিংবা তার নিকট পৃস্তকটি পাঠ করেছেন। এটাই হ'ল মর্মার্থ। কেননা ইমাম মালিকের



১৭৯, সুনান আরী দাউন, হা/১০৪৬।

১৮০, সুনানুভ জিরমিনী, হা/৪৯১।

১৮১, भाग-गूनानुल कुरुद्रा, रा/১९७०।

১৮২ हर्रीह हॅनम् हिस्ताम, श/२,99२।

১৮৩, किवादुन मृ'या, হা/১৭০।

১४४, जल-बात्रहादी, आञ-मुनाकुत क्रवता, श/৫৯৯৮।

'যুৱয়ান্তা' কিভাবটি জন্ম বাজানে কিনাডে পাওয়া মেত। বাজার থেকে সেই পাচুলিপি কিনে স্বাস্তি ভাগ উদ্ধৃতি দিয়েই মুহান্দিঙ্গণ হাদীছটি উল্লেখ করতে পাত্তেন। কিন্তু সতৰ্কতাৰণত একং লিগিবছ বন্ধতে তুল-আছি থাকার আশংকায় তারা হজলিখিত লাচুলিগির ওপর এফকভাবে শিওঁর করেননি; বরং ধানাবাহিকভাবে প্রমিটি প্রমানো পাড়গিপিটি পাঠকারী কিংবা প্রবণকারীদের উদ্ধৃতি বিয়েছেন। অব এতানে মূল পুত্তক্তি উপস্থিত সাকলেও মুহাছিজান নিয়মতাগ্রিকভাবেই পুরুকের উজুতি না লিয়ে প্রতিষ্কৃতি লিতেন।

শুডিনির্বর ল শুড়তি বর্তমান যুগে প্রচেলত গ্রন্থের নাম এবং পুর্ছ সংখ্যা উল্লেখ করে যে তথাস্ক প্রদান করা হয়, তার তেনে অধিকতর সৃষ্ট ও নিরাপদ। যার প্রমাধ হ'ল- ইন্ট্নী-প্রিষ্টানরা তাদের ধর্মগ্রন্থ সংকলন করতেন। কিম ডবুত তাদের ধর্মগ্রন্থ ভাওয়াত ও ইঞ্জিল নিকৃত হয়ে পড়েছে এনং তারে এত বেশী ভূল রয়েছে যা গণনা করে শেষ করা যায় না। যে কোন ইছনী ও খুটান পণ্ডিত এ কথা একবাকো স্বীকার করেন:<sup>১৮২</sup> কিন্তু মূসলমানরা তাদের ধর্মগ্রহে এই ভূল-ভ্রান্তি ও বিকৃতি প্রতিরোধ করতে সক্ষম হয়েছিলেন। কেনন তারা মৌখিক বর্ণনা ও শ্রুতির ওপর অধিক ওরুত্যুরোপ করতেন।

এছাড়া এখান থেকে আরও প্রমাণিত হয় যে, হাদীহ ৩য় শত্রু লিপিবন্ধ হয় নি, বরং ১ম শতাদী থেকেই লিখিতভাবে সংকলিত হয়েছে। কিছু মুহাদিছগণ সে পাণ্ডুলিপিকে তথ্যসূত্র হিসাবে ব্যবহার না করে বর্ণনাকারীদেরকে তথ্যসূত্র হিসাবে ব্যবহার করতেন। মুহান্দিছনের এই পছতি না জানার কারণে সম্পূর্ণ অজ্ঞতাবশত ধারণা করা হয় যে, হানীছ শত শত বছর ধরে কেবল শ্রুতিবর্ণনার ভিত্তিতেই সংরক্ষিত হয়েছে।

 আধুনিক যুগে প্রচলিত উৎস সমালোচনা (Source criticism) পদ্ধতি ব্যবহার করে একদল প্রাচ্যবিদ পণ্ডিত হাদীছ শান্তের বিশুদ্ধতাকে অগ্নীকার করেছেন এ কারণে যে, তা শ্রুতিনির্জর বর্ণনা। স্পর্ন তাদের নিকট মুহাদিহগণের

১৮৫, ড, আধিয়া আলী তুহা, মানহাজিয়াতু জামঈস সুনাহ ওয়া স্বামঈল আনাজীন (বুরেও: দাকল বুণুছ আল-ইলমিয়াহ, ১৯৭৮খি.), পৃ. ১৬৮: ড. আনুৱাহ ভাহানীয়, হানীসেং नात्म जानियाडि, भू, ७० ।

<sup>286.</sup> John Wansbrough, The Sectarian Milieu: Content and Composition of Islamic Salvation History (Oxford: Oxford, UP, 1978); Patricia Crone and Michael Cook, Hagarism, Albrecht Noth, The Early Arabic Historical Tradition: A Source-Critical Study, trans. Michael Bonner (Princeton: The Darwin Press. Inc., 1994).

গৃহীত অবিচিন্ন সূত্রে প্রাপ্ত শ্রুত বর্ণনা (Verbal source) হাদীছের ঐতিহাসিক সত্যতা নিশ্চিত করে না। এর পরিবর্তে তারা দৃষ্টিগ্রাহ্য প্রমাণ (Visual source) তথা প্রস্নতাত্ত্বিক, লৈখিক<sup>সচৰ</sup> প্রভৃতি প্রমাণকে সত্যতা নির্বায়ের মাপকাঠি নির্ধারণ করেছেন। ফলে হাদীছ সম্পর্কে তাদের গবেষণা ধারা পরিণত হয়েছে অতি সংকীর্ণ ও বাস্তবতাবিরোধী। সামাজিক ও সাংস্কৃতিক পারিপার্শ্বিকতাকে সঠিকভাবে নিবেচনায় না এনে কেনল দৃষ্টিগ্রাহ্য প্রমাণকে একমাত্র অবলঘন করার অসহিয়া, সংশ্যাবাদী এবং একদেশদশী নীতি প্রয়োগের মাধ্যমে তারা অবলীলায় ইতিহাসের এক আজুলামান বাও বতাকে পাশ কাটিয়ে গেছেন<sup>১৮৮</sup> এবং কাল্পনিক অবস্থান থেকে সত্যকে আড়াল করার চেষ্টা করেছেন। যার ফলে প্রমাণ উপস্থিত থাকা সম্বেও ভাদের পক্ষে কেবল ধারণার বশবর্তী হয়ে এবং পক্ষপাতমূলকভাবে হাদীছ শাস্ত্রকে বিতর্কিত করা সম্ভব হয়েছে। অথচ এর বিপরীতে মুহাদিছগণের নীতি ছিল অনেক বেশী বাত্তবতাভিত্তিক, নমনীয় এবং বহুদেশদশী। মুখস্থকরণ বা শ্রুতিনির্ভরতাকে তারা কথনও বেমন অগ্নাহ্য করেননি, তেমনি একচেটিয়াভাবে এহণও করেননি। কেননা তারা ছিলেন সেই যুগের এবং সেই সমাজের সম্ভান। ভারা ভালভাবেই জ্ঞানতেন তৎকালীন শ্রুতিনির্ভন্ন জ্ঞান বিনিময়ের আদ্যপান্ত। ফলে তারা সমকালীন প্রেক্ষাপট থেকে সর্বাধিক উপযুক্ত এবং গ্রহণযোগ্য পদ্ধতিতেই হাদীছের শুদ্ধাণ্ডদ্ধি যাচাই করেছেন এবং তাদের গবেষণাকে ঢালাও মন্তব্য ও উৎকট সারলীকরণ থেকে মুক্ত রেখেছেন। মূলত তারাই ছিলেন পুথিবীর ইতিহাসে সর্বপ্রথম নির্মোহ বিশ্লেষণমূলক গবেষণা ধারার আবিষ্কারক।

in the Documents attributed to the prophet Muhammad (Unpublished Doctoral Thesis) (University of Michigan, 2010),

p. 281.





১৮৭. অনেক সম্যা লিখিত প্রমাণত তাদের কাছে যথেই হয় নি। ফলে বিভিন্ন রাইপ্রধাননের কাছে ছিখিত রাস্ল (ছা.)-এ চিঠিসমূহকেও তারা শব্দাত সমালোচনা (Textual criticism) তথা প্রচীন লিখিবিজ্ঞান (Palacography), স্থানিত বিবরণ (Topography) প্রকৃতি গবেষণা সূত্রে ফেলে বালোটাই প্রমাণ করতে স্টো করেছেন। ম. W. Montgomery Watt, Muhammad at Medina (Oxford: Clarendon Press, 1956) p. 346; R. B. Serjeant, Early Arabic Prose, Cambridge History of Arabic Literature: Arabic Literature to the End of the Umayyad Period (Cambridge, New York: Cambridge University Press, 1983) p. 152; Albrecht Noth, The Early Arabic Historical Tradition: A Source-Critical Study, p. 7.

অনাদিকে প্রাচাবিদ পতিতগণ ইতিহাস বিশ্বেষণের যে সূত্র গ্রহণ কনেছেন ভাতেও বোৰল লিখিত এবং ইন্দ্রিয়মাহা বস্ত্রই প্রাথমিক উপাত্ত হিসাবে গৃহীত। ফলে তারা হাদীছের চূড়ান্ত লিপিবদ্ধকরণ প্রক্রিন্যা ওকর পূর্বে আরও যে সবল ধাপ (আমল, মুখস্থকাণ, বাজিগত পাঞ্লিপি সংরক্ষণ প্রভৃতি) ছিল তা বেমালুম এড়িয়ে খাওয়ার চেষ্টা করেছেন কিংবা তার দূরবতী স্যাখ্যা দিয়ে তথাবিকৃতি ঘটিয়োহেন। দুঃখের বিষয় সমবণলীন মুসলিম পণ্ডিতগণ্ড এতে প্রভাবিত হয়ে প্রাচাধিদদের মত খণ্ডন করার সময় মুখস্থকরণ পদ্ধতির চেয়ে লেখনীর মাধামে হালীছ সংরক্ষণ প্রক্রিয়াকেই অধিক গুরুতভুর সাথে উপস্থাপন করেছেন। অথচ এটা ছিল সর্বশেষ ধাপ, মার প্রাথমিক ধাপগুলো ছিল হাদীছ মুখস্করণ, হাদীছের উপর আমণ। আর তা ধারাবাহিকভাবে এক প্রজনা থেকে অপর প্রজন্মের কাছে হস্তান্তরিত হয়েছিল। সুতরাং লিখিত সংকলনের পূর্বে হাদীছ সংব্রহ্মণের এ দু'টি মৌলিক মাধ্যম (Device)-তে আমাদেরকে সক্রিনা বিবেচনায় রাখতে হবে। নতুবা ইতিহাসের ধারাবাহিকতায় গভীর শ্ন্যতার সৃষ্টি হবে। আর মূলত এ বিষয়টি সঠিকভাবে উপলব্ধি করতে না পারার দরণই প্রাচাবিদসহ অনেকের মনে এমন ধারণা তৈরী হয়েছে যে, হাদীহ যেহেডু রাসূল (ছা.)-এর মৃত্যুর প্রায় ২০০ বছর পর সংকলিত হয়েহে. সুতরাং তা ইমাম রুখারী ও তৎকালীন মুহাদিছদের নিজস্ব রচনা। যা সর্বৈর ইতিহাস অজতার ফসল।

চ. প্রাচাবিদদের কেউ কেউ প্রমাণ করেছেন যে, প্রাথমিক যুগে জ্ঞান সংরক্ষণ ও বিতরণ প্রধানত মৌখিকভাবে হ'লেও লেখনীর প্রচলনও সমভাবে প্রচলিত ছিল। আমেরিকান প্রাচাবিদ ড, নাবিয়া এ্যাবোট (১৮৯৭-১৯৮১খ্রি.) তাঁর Studies in Arabic literary papyri গ্রন্থের ২য় খণ্ডে তিনি প্রাচীন পাঙ্লিপিসমূহ বিশ্লেষণ করে এই সিদ্ধান্তে উপনীত হয়েছেন যে, ছাহারীগণ মৌখিকভাবে ছাড়াও হাদীছ লিখিতভাবে সংরক্ষণ করতেন।<sup>১৮৯</sup> এই গবেষণায় তিনি দেখিয়েছেন যে, হাদীছের জানুষ্ঠানিকভাবে সংকলন ওরু হওয়ার পূর্বে তথা ১ম শতাব্দী হিজরীর পূর্বেই অধিকাংশ হাদীছ কারও না কারও দারা এবং কোন না কোন স্থানে লিপিবন্ধ হয়েছিল। ১৯০ তিনি বলেন, Oral and written transmission went hand in hand almost from the start, that the tradition of Muhammad as trasmitted by his





ээж. Nabia Abbott, Studies in Arabic Literary Papyri : Quranic Commentary and Tradition, vol. 2, p. 6-7. \$80. Ibid. vol. 2, p. 39.

companions and their successors were, as a rule, scrupulously scrutinized at each step of the transmission মৌথিক এবং লিখিত আকারে হাদীছ বর্ণনার চল প্রায় ওরং পেকে হাত পরাধরি করে চলে আসছিল। প্রতিটি যুগে ছাহাবী বা তাবেটগণ থেকে বর্ণিত মুহান্মাদ (ছা.)-এর হাদীছসমূহ অত্যন্ত সতর্কতার সাথে পরীক্ষা-নিরীক্ষা করে বর্ধনা করা হ'ত। ১৯৯১

একইভাবে অপর জার্মান প্রাচাবিদ গ্রেগর শোয়েলার (জনা : ১৯৪৪) होत The Genesis of Literature in Islam: From the Aural to the Read গ্রন্থে প্রমাণ করেছেন যে, ইসলাম-পূর্ব আরব সমাজে এবং ইসলামের প্রাথমিক যুগে প্রথমত মৌখিকভাবে ও শ্রুতিনির্ভর পদ্ধতিতে জানের প্রসার ঘটেছিল। কিন্তু তার অর্থ এই নয় যে, লেখনীর প্রচলন তখন ছিল না। বরং লেখনীকে প্রাথমিক যুগে দেখা হত স্থৃতিশক্তির সহায়ক (Mnemonic aid) হিসেবে। " তিনি বলেন যে, ইসলামী জ্ঞান-বিজ্ঞান প্রসারের যুগে তথা সপ্তম থেকে দশম খ্রিষ্টাব্দ পর্যন্ত সময়কালে শিক্ষাদান এবং জ্ঞান বিতরশের পদ্ধতি হিসাবে একদিকে যেমন শ্রুতিনির্ভর পদ্ধতি ব্যবহৃত হ'ত, অপ্রদিকে লিখিত পদ্ধতিও ব্যবহৃত হ'ত। অতঃপর ধীরে ধীরে সময়ের বিবর্তনে এই চর্চার পরিসমাপ্তি ঘটে এবং মৌখিক জ্ঞান বিভরণ পদ্ধতি লিখিত পদ্ধতিতে এসে স্থায়িত্ব লাভ করে।<sup>১৯০</sup> তিনি সফলভাবে প্রমাণ করার চেষ্টা করেছেন যে, ইসলামী সাহিত্যের বিশাল সম্ভারের অতি ক্ষুদ্র একটি অংশ ব্যক্তিগতভাবে এবং তধুমাত্র মৌখিক তনানীর মাধ্যমে প্রচারিত হয়েছে। বস্তুত ইসলামী জ্ঞান মৌখিক ও লিখিত উভয় পদ্ধতির সমন্বয়ে পরিচালিত হ'ত এবং ধারাবাহিকভাবে সময়ের বিবর্তনে তা ব্রপান্তরিত হয়েছে মৌথিক থেকে লিখিত রূপে।<sup>558</sup>

সূতরাং প্রাথমিক যুগে কেবলমাত্র শ্রুতিবাহিত পদ্ধতির সাহায়ে হাদীছ সংরক্ষিত হয়েছে- এ তত্ত্ব দম্পূর্ণ স্রান্ত, যা স্বয়ং প্রাচাবিদরাই খণ্ডন করেছেন।

১৯১. Ibid. vol. 2, p. 2.

See Gregor Schoeler, The Genesis of Literature in Islam: From the Aural to the Read, p. 2-3.

<sup>380.</sup> Ibid, p. 7, 123.

<sup>288.</sup> Ibid, p. 125.

# সংশয়-২ : হাদীছ হ'ল অনারবদের যড়যজের ফসল।

আসলাম জ্বারাজপুরী, তারারা ইমানী প্রমুগ বাজি হারীছ শার্রের অনারন মুনাফিনদের যড়বারমূলক উদ্ভাবন দানী করেছেন। <sup>200</sup> তারারা ইমানী অনারন মুনাফিনদের যড়বারমূলক উদ্ভাবন দানী করেছেন। বালছেন' এর বলেন, '. অবস্থা এই দাড়ালো যে, মুনাফিকরা 'রাসূল (ছা.) বলেছেন' এর আওয়াজ এছই বুলন্দ করল এবং মানুয়কে হারীছ জনা করার ব্যাপারে আওয়াজ এছই বুলন্দ করল এবং মানুয়কে হারীছ জনা করার বালার এমনভাবে প্রয়োচিত করাল যে, মুসালিম দেশসমূহে শত্ত-সহস্র হার্দীছ বর্ণনার এমনভাবে প্রয়োচিত করাল যে, মুসালিম দেশসমূহে শত্ত সহস্র হার্দীছ বর্ণনার হিছিক পড়ল এবং ছাল লক্ষ হার্দীছ সংকলনকারী সৃষ্টি হল। ফলে মানুয়ের দৃষ্টি হিছিক পড়ল এবং ছাল লক্ষ হার্দীছ সংকলনকারী সৃষ্টি হল। ফলে মানুয়ের দুরুআন থেকে এডটা দ্রো সরে গোল যে, আলিম, ফক্ট্রিই এবং মুফতীলা কুরুআন থেকে এডটা দ্রো সরে গোল যে, আলিম, ফক্ট্রই এবং মুফতীলা কুরুআন থেকে মাসআলা এহশের পরিবর্তে হানীছের উপর নির্ভর্বশীল হয়ে ডুঠতে লাসলেন।...এভাবেই হানীছকে কুরুআনের সমমান সম্পন্ন বানিয়ে দেয়া ভুঠতে লাসলেন।...এভাবেই হানীছকে কুরুআনের সমমান সম্পন্ন বানিয়ে দেয়া হল'।

#### পর্যালোচনা :

সভবত হাদীছ শাস্ত্রের বিখ্যাত ছয়টি গ্রন্থের সংকলকগণ তথা ইমায় বুখারী (২৫৬হি.), মুসলিম (২৬১হি.), আবৃ দাউদ (২৭৫হি.), তিরমিয়ী (২৭৯হি.), নাসাঈ (৩০৩হি.) এবং ইবনু মাজাহ (২৭৩হি.) খোরাসানের বিভিন্ন অঞ্চলের অধিবাসী হওয়ায় এই প্রান্ত ধারণার জনা হয়েছে। নিমে তানের ধারণা খণ্ডন করা হ'ল।

ক. উমর (রা.)-এর যুগে ২৩ হিজরীতে পারস্য ও খোরাসান অঞ্চল
মুসলমানদের করায়ন্ত্র হয়। অতঃপর ধীরে ধীরে সেখানকার অধিবাসীরা
ইসলাম গ্রহণ করতে থাকে। বিতীয় শতাদী হিজরীর শুরুতে যখন হাদীছ
সংকলনকর্ম আরম্ভ হয়, তখন ইসলামী জ্ঞান-বিজ্ঞানের প্রসারে অনারব
মুসলমানদের অংশগ্রহণ ছিল নিতান্তই নগণ্য। আক্রাসীয় আমলে অনারব
বার্মাকীরা কিছুটা ক্ষমতার অধিকারী হয়েছিল, কিন্তু তারা আরবী ভাষা
সম্পর্কেই বিশেষ জ্ঞান রাখত না, কুরআন ও সুন্নাহর খেদমত করা তো দ্রের
কথা। সূতরাং প্রাথমিক যুগে হাদীছ সংকলনকর্মে যেখানে অনারব
মুসলমানদের কোন অংশগ্রহণ নেই, সেখানে ষড়যন্ত্র থাকার কোন প্রশৃই আগে
না। দিতীয়ত হাদীছ সংকলনের স্বর্ণযুগে আরব মুহাদিছগণ যে সকল হাদীছ

১৯৬. তামান্না ইমাদী, ই'জাযুল ফুরআন ওয়া ইখডিলাফে ক্রিরাআড, পৃ. ২৩০-২৩১।





১৯৫. তামান্না ইমালী, ই'<u>জাযুল কুরআন ওয়া ইথতিলাফে ফ্রিয়াআত,</u> পৃ. ২২৫, ইসমা<sup>জী</sup> সালাফী, *হজ্জিয়াতে হাদীছ,* পৃ. ৪২।

সংগ্ৰহ ও সংকলন ক্রেছিলেন তাদের সূত্র থেকে সংগৃহীত হাদীছণ্ডলিই জনারন ন্দ্ৰ-মুহাদিছগণ তাদের সীয় গ্রহন্থ সন্নিবেশিত করেছিলেন। অর্থাৎ ভালের সংকলিত গ্রন্থের হাদীছসমূহ ২য় শতকে সংকলিত হাদীছ্য দ্বনমূহে পূর্ণ থেকেই সংব্রদ্যিত ছিল। তারা কেবল নতুনভাবে বিন্যাস করেছিলেন। এটি ছিল ইসলামের প্রভাবে সমগ্র মুসলিম বিশ্বে ওরা হওয়া ইসলামী জ্ঞান-বিজ্ঞান চর্চার এক অনন্য সাধারণ নির্দশন, যা মুসলিম উদ্মাধ্য ইতিহাসে স্বর্ণাক্তরে লিপিক্স হয়ে রয়েছে। সুতরাং এতে ষড়যন্ত্র খোঁজা নিভান্তই অবান্তর ও ইডিহাস ওজভার ফুসল।<sup>১৯৭</sup>

 প্রেক্তি থে, পরবর্তীকালে ইসলামী জ্ঞান-বিজ্ঞান চর্চায় আরবদের তুলনায় অনারবগণই বেশী অগ্রসর হয়েছিলেন। ফলে পারস্য-খোরাসান ও আন্দালুসিয়ার যমীনে এমন অসংখ্য মুসলিম বিশ্বানের জন্ম হয়েছিল, নারা ইসলামী জ্ঞান-বিজ্ঞানের প্রচার ও প্রসারে আরবদের থেকেও অগ্রসরতা এবং শ্রেষ্ঠতু লাভ করেছিলেন। এর কারণ হিসাবে ইবনু খালদূন (৮০৮হি.) উল্লেখ করেন, আরবদের মধ্যে বেদুদন ভীবনব্যবস্থা এবং সরলতা বিদ্যমান ছিল। এজন্য শাত্র ও শিল্পকলায় তারা তেমন পারদশী ছিল না। ভার প্রয়োজনও তাদের হ'ত না। কিন্তু অনারব মুসলমানরা এই নতুন দ্বীনকে জানা এবং আরব সমাজের সাথে বাপ বাওয়ানোর উদ্দেশ্যে আরবী ভাষা ও শিপ্পকলার সাথে পরিচিত হ'তে লাগল। শত সহস্র মাইল পাড়ি দিয়ে তাঁরা আরবদের নিকট দ্বীনে জ্ঞান আহরণ করতে লাগল। অতঃপর যুগ পরিক্রমায় তাদের হাত ধরেই বিশেষত আরবী ব্যকরণ, উছ্লুল ফিক্হ, উছ্লুত তাফসীর, উছ্লুল হালীছ ইত্যাদি শাল্লের জনা হয়। আর এভাবেই তানের মাধ্যমে মুদলিম সমাজে জ্ঞানচর্চার নানা দিক ও বিভাগ উন্মুক্ত হয়েছিল।<sup>১৯০</sup> কিন্তু তাদের এই জ্ঞানচর্চার পিছনে কোন প্রকার ষড়যন্ত্র নিহিত ছিল-এই মন্তব্য আধুনিককালের কিছ হাদীছ অস্বীকারকারী এবং প্রাচাবিদ ব্যতীত বিগত হাজার বছরে কোন একজন বিদ্বানও উচ্চারণ করেননি। স্বয়ং তৎকালীন আরবগণই যেখানে তাদের বিক্রছে। অনারবদের এই ষড়যন্ত সম্পর্কে বেখবর ছিলেন, সেখানে এত বছর পর আবিষ্কৃত এই অভিনৰ তথোৱ কী মূল্য থাকতে পারে?

গ. যিয়াউদ্দীন ইছলাহী ১ম শতাব্দী হিজরী থেকে ওরু করে ৮ম শতাব্দীর শেষ পর্যন্ত হাদীছ সংকলনে ব্যাপৃত ৭০ জন মৃহাদিছের জীবনী উল্লেখ করেছেন,



১৯৭, মুহান্দান ইসমাধিল সালাফী, ছজিয়াতে হানীছ, প্. ৪১-৪৪।

১৯৮: ইবনু খালদূন, মুকান্দামাহ ইবনু খালদূন, বঙ্গানুবাদ : গোলাম সামদানী কোনাবলী (ঢাকা : দিবাধকাশ, তয় মূলণ : ২০১৫খি.), ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৪৬-৩৪৯।

### সংশয়-৩ : ছাহাবীগণ সকলেই সত্যবাদী ও বিশ্বস্ত ছিলেন না।

হাদীছ অখীকারকারীদের দাবী হ'ল, ছাহাবীগণ সকলে আস্থাভাজন ছিলেন না। তারাও আমাদের মত মানুষ ছিলেন। সূতরাং তারাও ভুল বা মিখ্যা বলতে পারেন। তানের মধ্যে অনেকে মুনাফিক ও কবীরা ওনাহগারও ছিলেন। সূতরাং তাদের ওপর কি একচেটিয়াভাবে নির্ভর করা যায়? <sup>২০১</sup> ড. আহমাদ ويظهر أن الصحابة أنفسهم في زمنهم كان يضع بعضهم بعضاً .आभीन वातन অটা সুস্পন্ট যে, ছাহাৰীয়া موضع النقد، ويتزلون بعضاً منزلة أسمى من بعض তাদের যুগে নিজেরাই একে অপরের সমালোচনা করতেন এবং (বিশ্বস্ততার ব্যাপারে) কতিপয়কে কতিপয়ের উপরে স্থান দিতেন।\*<sup>২৯২</sup>

১৯৯, বিয়াউন্দীন ইছুলাহী, *তাদক্ষিরাতুল মুহাদিছীন* (লাহোর : দাবুল বাদাগ, ২০১৪খ্রি.)।

২০০, ছফীউর বহমান মুবারকপুরী, *ইনকারে হাদীছ হকু ইয়া বাভিল* (হায়নারাবাদ : তাওহাঁদ ওয়া সুনাহ কাউজেশন, ২০০৮খি.), পু. ১৮-২০।

২০১, মাহমুদ আৰু ৱাইয়াহ, *আয়াওয়াউন আলাদ সুন্নাহ আন-নাবাজিয়াহ*, পু. ৩১২, ৩২৬,

२०२. ७. व्यास्मान व्यामीन, *काळ्यन रॅमनाम*, পृ. २১७।

পর্যালোচনা :

ক্ সকল মুসলিম বিদ্বান একমত যে, ছাহাবীগণ প্রত্যেকেই ন্যায়গরায়ণ হিলেন। ইবনু আন্দিল বার্র (৪৬৩হি.) বলেন, ক্রান্ত নাটি বলেন স্থান قد كفينا البحث عن أحوالهم لإجماع أهل الحق من المسلمين وهم أهل السنة -ভাহাবীদের (নৈতিক) অবস্থান সম্পর্কে চুলা والجماعة على أهم كلهم عدول চেরা বিশ্লেষণের প্রয়োজন নেই কেননা মুসলমানদের মধ্যে হবংগভীগণ তথা আহলুস সুন্নাহ ওয়াল জামা'আহ ঐক্যমত পোষণ করেছেন যে, তারা প্রত্যেকেই ন্যায়পরায়ণ। १९०७ ইবনু কাছীর বলেন, এটে المنحابة كلهم عدول عند أهل السنة والجماعة ... وقول المعتزلة : الصحابة عدول إلا من قاتل علياً قول 'आर्जून अुद्गार खरान कामा'आर'त निकिंग छारावींगन باطل مرذول ومسردود প্রত্যেকেই ন্যায়পরায়ণ ছিলেন .. মু'তাখিলাদের এই কথা সম্পূর্ণ বাতিল ও ভিত্তিহীন যে, ছাহাবীরা ন্যায়পরায়ণ, তবে যারা আলী (রা.)-এর বিরুদ্ধে যুদ্ধ করেছেন তারা ব্যতীত।<sup>২০৪</sup>

ছাহাবীদের ন্যায়পরায়ণতা আল্লাহ এবং তাঁর রাস্ল (ছা.)-এর সাক্ষ্য দারা প্রমাণিত। কেননা আল্লাহ তাঁদেরকে তাঁর রাস্ল (ছা.)-এর সাহচর্যের জন্য নির্বাচন করেছিলেন এবং তাঁদের মাধ্যমেই কুরআন ও সুনাহ তথা ইসলামী শরী আহ মানবজাতির নিকট পৌছিয়ে দিয়েছিলেন। তাঁরাই এই দ্বীনকে পৃথিবীর বুকে বিজয়ী করেছিলেন এবং পৃথিবীর প্রান্তে প্রান্তে দ্বীনকে ছড়িয়ে দিয়েছিলেন। সুতরাং বীনের প্রতি তাদের দরদ ও দায়িত্বশীলতা এবং আল্লাহ ও রাস্ল (ছা.)-এর প্রতি তাদের তালবাসা ছিল প্রশাতীত। সূতরাং তাঁদের ন্যায়পরায়ণতা সম্পর্কে কোন সন্দেহের অবকাশ নেই। আর উস্ট্রের যুদ্ধে এবং ছিক্ফীনের যুদ্ধে তাদের মাঝে যে বিধান ঘটেছিল, তা এক অনিচ্ছাকৃত সংঘাত ছিল কিংবা তাদের ইজতিহাদগত ভূল ছিল। এতে তাঁদের ন্যায়পরায়ণতা ক্ষুণ্ণ হয় না।<sup>২০৫</sup>

२०८. हेदम् काहीद, व्यान-वो हेहुन हाहीह, वृ. ১৮১-১৮২।

২০৩, ইবনু আদিল বার্ব, *আল-ইসভী আব ফী মা রিফাল আছহাব* (বৈরতে : সাক্রপ শ্রীল, ১৯৯২খ্রি.), ১ম খন্ড, পৃ. ১৯।

२०१, घड़ीव जान-वागमामी, जान-किथाग्राह की इनकित तिलगाग्राह, পृ. ८৮: इनम् कांग्रीव, দান-বাইছুল হাছীছ, পৃ. ১৮২-১৮৩।

You

अलाव वाला, المنافع ا

অপর আয়াতে আল্লাহ বলেন, المُعَلَّمُ مِنَ الْمُعَلِّمُ وَالْفَارِ وَالْفَيْنِ الْمُعُومُمُ بِإِحْسَانِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ مُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ عَلَيْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ مَا اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ مَا اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ مَا اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ اللهُ عَنْهُمْ وَوَاللّهُ اللهُ ال

সূতরাং সরাসরি আল্লাহ এবং রাস্ল (ছা.) কর্তৃক সততার সাক্ষ্যপ্রাপ্ত ছাহাবীলের সম্পর্কে শরী আতের ব্যাপারে মিছা। ও খেয়ানতের সন্দেহ করা এবং তাদের ওপর কোন অপবাদ করার ব্যাপারে সংশ্লিষ্ট ব্যক্তিদের জিলা আড়েষ্ঠ হওয়া উচিং। ইবনুছ ছালাহ (৬৪৩হি.) বলেন, তাত ইবনুছ হালাহ (৬৪৩হি.) বলেন, তাত ইবনুছ হালাহ (৬৪৩হি.) বলেন, তাত তাত করার বাতিকার বিদ্যাল বিশ্বান ব





২০১. সুরা আল-ফাত্র, আয়াত : ২৯ (

২০৭, ছহীছস বুখারী, হা/৩৬৫০-৩৬৫১: ছহীহ মুসলিম, হা/২৫৩৩।

২০৮. সূরা আত-ভারনাহ, আয়াত : ১০০।

हिमार अरुन क्षेत्र के स्वीक्षण करता क्षिण अरुन कर्मा क्षिण कर मान्य क्षेत्र क्षिण करता है। विक्रियों क्षेत्र कि स्वाह अरुन कि ने कि स्वाह अरुन कि ने कि स्वाह अरुन कि ने कि स्वाह अरुन कि स्वाह कि स्वाह अरुन कि स्वाह के स्वाह के

খ, ছাহারীগণ পরস্পরের সত্যবাদিতা সম্পর্কে সন্দেহ করতেন বা একে অপরের মিথাক বলতেন- এ মর্মে যত বর্ণনা এসেছে ভার একটিও বিতন্ধ নয়, বরং শী'আদের তৈরীকৃত। বরং এ বিষয়ে সঠিক বক্তব্য হ'ল, যখনই তারা কোন ছাহাবীর নিকট হাদীছ শ্রবণ করতেন সাথে সাথে তা নির্ছিধায় গ্রহণ করে নিতেন, কথনও সন্দেহ পোষণ করতেন না।<sup>২১০</sup> ফেমন আল বারা ইবনু আয়িব ليس كلنا سمع حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم، كانت ، বালেন (রা.) لنا ضيعة وأشغال، ولكن الناس لم يكونوا يكذبون يومئذ، فيحدث الشـــاهد الخائب 'আমাদের সকলেই রাস্ল (ছা.) হ'তে হাদীছ তনেছে তা নয়, কেননা আমাদের কৃষিখামার ছিল, কাজকর্ম ছিল। কিন্তু সেই যুগে মানুষ মিথ্যা কথা বলত না এবং তারা উপস্থিতরা অনুপঞ্ছিতদের নিকট হাদীছ পৌছে দিত। \*২>> ليس كل ما نحدثكم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ,वानाञ (ता.) वानाञ আমরা ' سمعناه منه , ولكن حدثنا أصحابنا , وتحن قوم لا يكذب بعضنا بعضا যে সকল হাদীছ তোমাদের নিকট বর্ণনা করি, তার প্রতিটিই রাসুল (ছা.)-এর নিকট থেকে স্তনেছি এমন নয়। বরং আমাদের সাথীরা আমাদের কাছে বর্ণনা করতেন। আর আমরা এমন কওম ছিলাম খারা একে অপরকে মিথাুক বলত ना । भ्य

81

२०%, देवमूङ् छाणाद, *मूखालामा देवनुङ् राणाद,* मृ. २७४ ।

२५०, वाम-भिताम, वाम-मुनाक् छग्ना माकामाण्या, भृ. २७०।

२३३, यद्दीन चान-सामामी, चान-कियागाह की हेगमिन विख्यागाह, प्. ७५৫।

२३२ करमर, भू ७४७।

তবে কিছু বর্ণনা এসেছে বেমন, আল-ওয়ালিদ ইবনু উক্বা (রা.) বিদি বনু মুঞ্জালিক গোত্র থেকে ফিরে মিখ্যাভাবে রাস্ল (ছা.)-কে বলেছিলেন যে, তারা যাকাত দিতে অস্বীকার করেছে এবং আদ্বর রহমান ইবনু উদাইস আল-বালভী (রা.) <sup>১০৪</sup> মিনি ফিতনার উত্তরকালে ওছমান (রা.)-এর বিজ্ঞালে বালভী (রা.) <sup>১০৪</sup> মিনি ফিতনার উত্তরকালে ওছমান (রা.)-এর বিজ্ঞালি বালনা করে রাস্ল (ছা.)-এর নামে মিখ্যাচার করেছিলেন। কিন্তু র বর্ণনাগুলির সনদ দুর্বল, যা গ্রহণযোগ্য নায়। <sup>১০০</sup> আর যদি বর্ণনাগুলা প্রহণযোগ্যও হয়ে থাকে, তবুও এমন দু'একজনের জন্য বাকী প্রায় লক্ষাক্তি ছাহাবীর ন্যায়পরায়ণতা কুন হয় না। আর হানীছ প্রস্থলয়ে এই দু'জন ছাহাবীর বর্ণনাও ১টির বেশী পাওয়া যায় না। <sup>১০৬</sup> হানীছ অস্বীকারকারীনের ধারণামতে যদি ভারা মিথ্যক হয়ে থাকেন এবং মিখ্যা হানীছ বর্ণনা করে থাকেন, তবে নিক্রাই হাদীছ সংকলকরা সে হাদীছগুলি তাদের গ্রহসমূহে উল্লেখ করতেন। কিন্তু তা দেখা যায় না। এখান থেকে অধিকতর প্রমাণিত হয় তালেখ করতেন। কিন্তু তা দেখা যায় না। এখান থেকে অধিকতর প্রমাণিত হয়

এছাড়া আরেশা (রা.)-এর সম্মুখে আবুদ দারদা (রা.)- এর একটি
মন্তবা رز لز لز لز الدرك العرب العرب العرب العرب العرب الدرك (خارك) 'সকাল হরে গেলে তার জনা আর বিতর
নেষ্ট'- উল্লেখ করা হলে তিনি বলেন, كذب أبو الدرداء 'আবুদ দারদা মিগ্যা
বলেছে'। ''' এটি মিগ্যা অর্থ ভুল করা। কেননা এটি আবু দারদার একটি
নিজেখ মন্তব্য ছিল। আর কেউ নিজের মত পেশ করলে তাকে মিগ্রুক বলা
অপ্রাসন্তিক। অতএব এখানে আবু দারদা (রা.) ভুল করেছেন, এই অর্থ নিতে
হবে। ''

২১৩. ইবনু সা'দ, আত-ত্যেশাকাতুল কুবরা, ওঠ থও, পৃ. ১০১: ইবনু হাজার আল-আসকালানী, আল-ইয়াবাহ, ওঠ থও, পৃ. ৪৮১: আম-যাহারী, সিয়ার আ'লামিন নুবাল, ৩য় থও, পু. ৪১৩।

২১৪, ইবনু সা'ন, আত-তাবাকাতুল কুবরা, ৭ম খণ্ড, পৃ. ৩৫২; ইবনু হাজার আদ-আসকালানী, আল-ইছাবাহ, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ২৮১।

২১৫. নিহান আপুন হালীম উবাইদ, আল-ওয়ায়উ ফিল হাদীছ ওয়া আছারুত্স সাইছিআই আদান উদ্মাহ (অপ্রকাশিত মাস্টার্স থিলিস) (মকা : জামি'আতুল মালিক আণুণ আয়ীয়, ভবি), পূ. ১৯৪-২১১।

২১৬, মুসনান আহমাদে আল-গুয়াজিন ইবনু উন্ধুবা (হা.) বেতে ১টি হাদীছ বর্ণিত হয়েছে (হা/১৬৩৭৯, যার সূত্র যদিহ এবং আপুর রহমান ইবনু উদাইস (হা.) থেকে ১টি হাদীয বর্ণিত হয়েছে ইমাম জ্বারাণীর মুজানুল আওসাজ্ব গ্রন্থে (হা/৩২৮৯)। এর স্নাদ্ধ দুর্বন।

২১৭. মুছা<u>নাক আবুর নাক্যাক, হা/৪৬০৩।</u> ২১৮, মুছত্কা আল-আধানী, *মানহাজুন নাব্দ ইনদাল মুহাদিদ্বীন* (রিয়াদ : মাঞ্ভারাতুল কাওছার, ১৯৯০রি.), প্. ১২১।

প, রাসূল (ছা.)-এর যুগে যারা মুনাফিক ছিল ভারা ছাহাবীর সংজ্ঞায় পড়ে না। কেননা তারা বাহ্যিকভাবে ঈমান প্রকাশ করণেও অন্তরে কুম্নরী পোষণ করত। সূতরাং তারা ছাহাবী নয়। আর এই মুনাফিকদের সম্পর্কে রাস্থ (ভা.) যেমন জানতেন, তেমনি ছাহাবীরাও অবগত ছিলেন। কুরআন তাদের ঢাল-চলন সম্পর্কে খুঁটিনাটি স্বকিছু জানিয়ে দিয়েছে। সূতরাং মুনাফিকদের পঞ্চে রাসুল (ছা.) ও তাঁর ছাহাবীদের চোখ এড়িয়ে থাকার কোন সুযোগ ছিল না।

च. ছাহাবীদের মধ্যে কেউ কেউ কবীনা গুনাহগার ছিগেন যেমন আয়েশা (ৱা.)-কে অপবাদদানকারীগণ, যেমন হাস্সান ইবনু ছায়িত, মিসতাহ ইবনু আছাছাহ এবং হামনা বিনতু জাহাশ। রাসূল (ছা.) তাদের ওপর হদের শাস্তি আরোপ করেছিলেন। 💝 তারা ন্যায়পরায়ণ ও বিশ্বস্ত গণ্য হবে কি না এ বিষয়ে অধিকাংশ ফঝীহ মত পোষণ করেছেন যে, যদি এমন অপরাধী তওবা করে, তবে সে আর ফাসিক হিসাবে গণা হবে না এবং তার সাক্ষ্য গ্রহণযোগ্য হবে। আর এজন্য মুহান্দিছণণ হাস্সান ইবনু ছাবিত এবং হামনা বিনতু জাহশের হাদীছ তাঁদের গ্রন্থে অন্তর্ভুক্ত করেছেন। সূতরাং ফাসিক এবং কবীরা গুণাহগার যদি তওবা করে তবে সে বিশ্বন্ত হিসাবে গণা হবে।<sup>২২১</sup>

 ছাহাবীদেরও মানবীয় ভূল-ভ্রান্তি থাকা স্বাভাবিক-এই প্রশ্নের জবাবে ভ. মুছত্ষা আল আ'যামী (২০১৭খ্রি.) বলেন, যারা এই যুক্তি প্রদান করেন, মূলত তারাই মানবীয় প্রকৃতির স্বাডাবিক দাবী অস্বীকার করেন। কেননা তারা মানুষের অস্তরে পরিচর্যার প্রভাব উপলব্ধি করতে পারেন না, মানবহুদয়ের পরিক্ষমিতে ধর্মীয় অনুভূতি এবং শিক্ষার গভীর প্রভাবকে গুরুত্ব দেন না। মানবহাদর কোন জড় পদার্থের মত প্রাণহীন নয়। বরং হৃদয় যখন বিভক্ত সমান ছারা পরিপূর্ণ হয়, তাওহীদের আক্রীদায় সিঞ্চিত হয়, তথন তা এমনকি ফিরিশতাদের মর্যাদা থেকেও উচ্চাসনে অধিষ্ঠিত হয়। আবার যখন তা অপবিত্র হয়ে যায়, তখন শয়তানের চেয়ে নিম্নতরে পৌছে যায়। অর্থাং মানবহৃদয়ের স্বাভাবিক প্রকৃতি হ'ল তা স্থিতিস্থাপক, যা কোন দেশ-কাল-পাত্র দিয়ে সরল সূত্রে পরিমাপ করা যায় না। অতএব ছাহাবীদের অবস্থানকে অন্য কারও সাথে তুলনা করা বা অন্যদের অবস্থানকে ছাহাবীদের সাথে তুলনা করা ঠিক নয়। কেনদা তাদের অবস্থান ছিল সম্পূর্ণ তিন্ন। আন্নাহ তাঁদেরকে তাঁর

২১৯, তদেব, পু. ১১০-১১১।

২২০, সুদাদুত তিরমিয়া, হা/৩১৮০-৩১৮১।

२२১. पृष्टद्या व्यान-व्याचानी, मानहाकून नाकुम देनमान मुद्यामिद्दीम, পृ. ১১৭-১১৮।

নবীর সহচর হিসাবে নির্বাচন করেছিলেন এবং তাঁর মৃত্যুর পর এই দ্বীনের প্রচার ও প্রসারের দায়িত্ব প্রদান করেছিলেন।

তবে ছাহাবীদের যদি কখনও হালীছ বর্ণনায় ভূল হ'ত, তখন অপর ছাহাবীরাই তা সংশোধন করে দিতেন। যেমন আয়েশা (রা.) অনেক ছাহাবীরে সংশোধন করে দিয়েছিলেন। উদাহরণস্বরূপ রাস্ল (ছা.)-এর কতবার ওমরা আদায় করেছিলেন এ সম্পর্কে ইবনু উমার (রা.) বলেন যে, তিনি চার বার ওমরা আদায় করেছিলেন এবং এর মধ্যে একবার ছিল রজব মাসে। একথা আয়েশা (রা.) জানতে পারলে তিনি বলালেন, রাস্ল (ছা.) কখনও রজব মাসে ওমরা আদায় করেননি। ইমা অনুরূপভাবে সাঈন ইবনুল মুসাইয়িব ইবনু আব্বাস (রা.)-এর একটি ভুল সংশোধন করে দেন যখন তিনি বলেছিলেন, রাসূল (ছা.) মায়মূলা (রা.)-কে বিবাহ করেছিলেন মুহরিম অবস্তায়। ইমা



২২২, ছহাঁহল বুখারী, হা/১০৮।

२२७. मुनान देवनु याणाह, दा/२४, मनन इदीह ।

২২৪. *ছহীত্ল মুখারী,* হা/১৭৭৬-১৭৭৭।

२२৫. ইবনু राणव, गात्रह रेमाणिङ जिसमियी, ১ম খণ্ড, পृ. ५৪।

এ সকল উদাহরণ থেকে বোঝা যায় যে, সকল ছাহাবীর
ন্যায়পরায়ণতার উপর আস্থা রাখার অর্থ তারা মানবীয় সকল ভূল-ভ্রান্তির উর্দেশ
মনে করা নয়। অবে বাসল (ছা.)-এর পরিচর্যার ফসল হিসাবে তারা এ সকল
ফল-ক্রটি সংশোধনের জনা সদা তংপর থাকতেন। মুহাদ্দিছণণ যারা
ভূল-ক্রটি সংশোধনের জনা সদা তংপর থাকতেন। মুহাদ্দিছণণ যারা
ভূল-ক্রটি সংশোধনের জনা সদা তংপর থাকতেন, তারাও কিন্তু ছাহাবীদের এ
ছাহাবীদের সকলকে ন্যায়পরায়ণ ঘোষণা করেছেন, তারাও কিন্তু ছাহাবীদের এ
ধরনের কোন ভূল থাকাকে অস্বীকার করেনিনি; বরং এমন ভূল হ'লে তা
ধরনের কোন ভূল থাকাকে অস্বীকার করেনিনি; বরং এমন ভূল হ'লে তা
প্রভাবে বর্ণনা করেছেন। কিন্তু এ সকল ভূল তাদের ন্যায়পরায়ণতায় কোন
প্রভাব ফেলে না, যার দলীল আমরা প্রেই উল্লেখ করেছি।

চ. ছাহাবীরা একে অপরের নিকট কখনও কখনও প্রমাণ চাইতেন যেমন আবৃ বকর (রা.) মুদীরা ইবন ও'বা (রা.)-এর নিকট থেকে সান্ধী চেয়েছেন এবং উমার (রা.) আবৃ মুসা আল-আশ'আরী (রা.)-এর নিকট সান্ধী তলব করেছিলেন। এই প্রমাণ চাওয়ার অর্থ তারা মিথ্যা বলতে পারেন এমন সন্দেহ করা নয়। বরং এর পিছনে বিশেষ হিকমত নিহিত ছিল। আর তা হ'ল, তারা হাদীছ গ্রহণে বিশেষ সতর্কতা ও পরীক্ষা-নিরীক্ষার নীতি মুসলমানদের শিক্ষা নেওয়ার উদ্দেশ্যেই এমনটি করেছিলেন। বিতীয়ত, হানীছের মর্ম বোঝা এবং তা থেকে হকুম-আহকাম বের করা, কিংবা কোনো হানীছ মানস্থ হয়েছে কি না তা জানার ক্ষেত্রে ছাহাবীদের সকলেই সম পর্যায়ের ছিলেন না। মানবীয় দৃষ্টিকোন থেকে এই জ্ঞানগত পার্থক্য থাকবেই। ফলে কোন হাদীছ বর্ণিত হ'লে তা সম্পর্কে আলোচনার উদ্দেশ্যে কখনও তারা পরস্পরকে জিজ্ঞাসাবাদ করেছেন এবং সাক্ষী তলব করেছেন, যাতে হাদীছটির পূর্বাপর সম্পর্কে জানা যায় এবং ভুল বোঝাবুঝির সৃষ্টি হ'লে সংশোধন করে দেওয়া যায়। এর মধ্যে সত্যাসত্য যাচাইয়ের কোন সম্পর্ক ছিল না। ২০০



২২৬. ম. ড. মুছত্তা আল-আ'যামী, *মানহাজুন নাৰ্*দ *ইনদাল মুহানিছীন*, পৃ. ১২৩-১২৬। ২২৭. ম. আস-সিবাঈ, *আস-সুন্নাতু গুয়া মাকানাতৃহা*, পৃ. ২৬৪-২৬৬।

সংশয়-৪ : সর্বাধিক হাদীছ বর্ণনাকারী ছাহাবী আবৃ হুরায়রা (রা.)
নির্ভরযোগ্য নন। ডিনি ছিলেন নিরক্ষর এবং দেরীতে ইসলাম
গ্রহণকারী। এতদসত্ত্বেও ভার সর্বাধিক হাদীছ বর্ণনাকারী হওয়া
গ্রহণকারী। এতদসত্ত্বেও ভার সর্বাধিক হাদীছ বর্ণনাকারী হওয়া
গ্রহণকারী। এতদসত্ত্বেও ভার নির্ভরযোগ্যতাকে প্রশ্নবিদ্ধ করেছে।

#### পর্বালোচনা :

আৰু হুরায়রা (রা.)-এর বিরুদ্ধে যে দকল অভিযোগ করা হয়েছে ভার অধিকাংশই তার ব্যক্তিজীবন নিয়ে কুরুচিপূর্ণ সমালোচনায় পূর্ণ। এ সকল সমালোচনার দীর্ঘ জবাব প্রদান করেছেন ছ. মুছত্কা আস-সিবাঈ, আবুর রহমান আল-মু'আল্লিমী, ছ. উজাজ আল-খত্বীব প্রমুখ। ২৪৮ নিমে মৌলিক কয়েকটি সমালোচনা খণ্ডন করা হ'ল।



২২৮. ব্র. আস-সিবাই, আস-সুনাতু ওয়া মাকানাতুহা, পু. ২৯৮-৩৬১; অব্রির রহমান আলমু'আল্লিমী, আল-আনওয়ারল কাশিখাই, পু. ১৪০-২২৭; ড. উজাজ আল-বড়ীব, আর্
হরায়রা রাধিয়াওল ইসসাম (অবিদীন: মাকতাবা ওয়াহারাই, ১৯৮২খি.), পৃষ্ঠাসংখা:
২৭৬: যিয়াউর রহমান আল-আশামী, আরু হরায়রা হলী হুনী, মারভিয়াতিহি বি
বালির আকুল আনী হালি ইনফিরানিহা (অবকাশিত এম.এ. বিসিস) (মরা: জামি'আই
বিবিধা, নিজাউন আন আরী হ্রায়েরা (বৈরত: দাকল কলম, ২য় প্রকাশ: ১৯৮১খি.),
পৃষ্ঠাসংখা: ৫১৪: আব্রুব কাদির আস-সিন্দী, দিফাউন আন আরী হ্রায়রা (মদীন:

ক, নিরক্ষরতা তৎকালীন আরব জাতির একটি স্বান্তাবিক নৈশিষ্ট্য ছিল। স্বয়ং 87 আল্লাহুর রাসূল (ছা.) নিরক্ষর ছিলেন। ছাহাবীগণ যাগা হানীছ বর্ণনা করতেন তারা অধিকাপেই স্মৃতি থেকে হাদীছ বর্ণনা করতেন। নিয়মাতারিকভাবে কেউ শিপিবদ্ধ করতেন না, একমান আত্মাহ ইনুন আমর ইননুল আছ (রা.) বাতীত। হাদীহ শান্ধের ইতিহাস সম্পর্কে অবগত ব্যক্তিমারেরই এই তথ্য ল্লানা রয়েছে। ছিডীয়ত, আবৃ হ্রায়রা (রা.) অত্যন্ত স্মৃতিধর ও মর্যাদাবান ছাহারী ছিলেন। তিনি ইসলাম গ্রহণের পর থেকে রাসুগ (ছা.)-এর মসজিদেই অবস্থান করতেন এবং রাস্ল (ছা.)-এর সাথে আমৃত্যু প্রতিমুধুর্তে সঙ্গ দিয়েছেন। রাসূল (ছা.) তার জন্য বিশেষ দো'আ করেভিপেন। যেমন আৰু يا رسول الله، إن أسمع منك حديثا كثيرا أنساه؟ قال: , रहाप्रद्रा (ग्रा.) वातन السط رداءك فيسطته، قال: فغرف يبديه، ثم قال: ضمه، فضممته، قما نسيت আমি বললাম, হে আল্লাহর রাসূল। আমি আপনার নিকট হ'তে অনেক হাদীছ গুনি কিন্তু ভূলে যাই।' তিনি বললেন, তোমার চাদর মেলে ধর। আমি তা মেলে ধরলাম। তিনি দু'হাত একত্রিত করে তাতে কিছু ঢেলে দেয়ার মত করে বললেন, এটা তোমার বুকের সাথে দাগাও। আমি তা বুকের সাথে লাগালাম। এরপর থেকে আমি আর কিছুই ভূলে যাই নি।\*\*\*

দাকল বুধারী, ১৯৯৭খ্রি.), পৃষ্ঠাসংখ্যা : ১৯২; মুহান্দাদ আবুরাহ হাওয়া, আরু হরায়রা আছ-ছাহারী আল-মুফতারা আলাইহ (কায়রো : দাকশ শাবি, তাবি), পৃষ্ঠাসংখ্যা : ২৪২।

২২৯. হহীত্ল বুখারী, হা/১১৯, ছহীহ মুসলিম, হা/২৪৯২-২৪৯৩।

২৩০, মুসনাদ আহমাদ, হা/৪৪৫৩, সুনানুত তিরমিধী, হা/৩৮৩৬, সন্দ ছহীহ।

২৩১. ইবনু সা'দ, আত-ভারাকাতুণ কুষয়া, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ২৫৪; ইবনু কাছীর, *আগ-বিদানাই* ওয়াদ নিহায়াহ, ৮ম খণ্ড, পৃ. ১০৭।

একদা মদীনায় প্রশাত ছাহাবী আবু আইয়ুব আল-আনসায়ী (বা.). কে আৰু হুৱাম্বা (রা.) থেকে হানীছ বর্ণনা করতে দেখে জিজাসা করা ইন্ আপনি রাপুল (ছা.)-এর এড মর্যাদাবান ছাহাবী হয়ে আবৃ হরায়রা (রা.) হ'ডে पूर्णना कतरहना छिनि वयरणन, إِنْ مُسِنَ أَنْ جَرِيرةَ أَحِبِ إِلَى مُسِنَ أَنْ ,वर्णना कतरहना छिनि वयरणन ্তামার কাছে রাসূল (ছা.) থেনে (সরাসরি) বর্ণনা করার চেয়ো আবু হ্রায়রা পেকে হাদীছ বর্ণনা করা অধিক প্রিয়তর।'<sup>৯০২</sup> অর্থাৎ আনু হুরায়রা (রা.) অধিক হাদীছ জানতেন বলে তিনি নিজে সন্ত্রাসরি বর্ণনার চেয়ে তাঁকে প্রাধান্য দিয়েছেন।

মনীনার প্রথ্যাত তাবেদ বিছান আৰু ছালিহ আল-সাম্মান (১০১ছি) আৰু হুৱায়ুৱা (রা.) ছাহাবীদের মধ্যে দর্বোত্তম না হ'লেও والم يكن بأنت المم সর্বাধিক স্মৃতিশক্তির অধিকারী ছিলেন।\*২০০

ইমাম আশ-শাফেঈ (২০৪ই) বলেন, روى নিভান টভন টিভন টিভন েশ্রে ভ্রায়রা তাঁর যুগে হাদীছ বর্ণনাকারীদের মধ্যে সর্বাহিক হাদীছের হাফিয<sub>।</sub> \*\*\*

ইমাম আল-বুখারী (২৫৬হি.) বলেন, এন কৈ ঠাটোন্না) ভুট বচে ৫০০ ছাহাবী এবং তাবেঈদের) العلم، وكان أحفظ من روى الحديث في عصره মধ্যে) প্রায় ৮ শত বিহান তাঁর নিকট হ'তে হাদীছ বর্ণনা করেছেন এবং তিনি তার যুগের হাদীছ বর্ণনাকারীদের মধ্যে সর্বাধিক হাদীছের হাফিয়। '<sup>২৩</sup>'

ইমাম আল-হাকিম আন-নায়সাপুরী (৪০৫হি.) বলেন, ناد غریست الابتداء من قضائل أبي هريرة رضي الله عنه لحفظه لحديث المصطفى صلى الله عليه وسلم، وشهادة الصحابة والتابعين له يذلك، فإن كل من طلب حقـــظ

२७२ युमखामवाक शक्तिम, २१/७১५४ ।

२०७ हेरम् काहीर, जाम-विमासाह उत्ताम निरायाश, ५-म २०, প्. ১०५। २०८ वाम-मारक्षे, व्याद-तिमालार, प्. २१५ ।

২৩৫. টবনু আধিল বার্ব, *আল-ইস্তী'আব*, ৪র্থ খণ্ড, পু. ১৭৭১: ইবনু হাজার আগ-

নিন্দেশ কর্তি কর

হাছিয় আয়-য়য়য়য় (ঀ৪৮ছি.) বলেন, المورية والمورية والمورية 'আব্ হরায়য় (রা.)-এর প্রতিশক্তি ছিল রাস্ল (ছা.)-এর একটি মু'জিয়া। '২০' তিনি বলেন, احتج المسلمون قديما وحسدينا وحسدينا 'পূর্বে ও পরে সকল মুগে মুসলমানরা তার হালীছকে দলীল হিসাবে গ্রহণ করেছে, তার মুথস্থশক্তি, মর্থাদা, স্কাতা এবং বিজ্ঞতার কারণে। '২০ অন্যত্র বলেন, المرسول حليه المسلام- وأدائه بحروف الما المنهى في حفظ ما سمعه مسن 'রাস্ল (ছা.) হ'তে ফ্রুত হাদীছসমূহ মুথস্থ করা এবং তা শন্দে শন্দে বর্ণনা করার ব্যাপারে তিনি হ'লেন সর্বোচ্চ শিথরে। '২০ তিনি আরগ্ড বলেন, المسلام- وأدائه بحروف وقد كان أبو عربية وقيق الحفظ، ما علمنا علمنا (রা.) ছিলেন অট্ট মুখস্থশক্তির অধিকারী। আমরা জানি না যে তিনি কোন হাদীছ বর্ণনায় ভুল করেছেন। '২০০

وقد كان أبو هريرة مسن الصدق , বলেন (৭৭৪ছি) ইবনু কাছীর (৭৭৪ছি) কলেন আৰু والحفظ والديانة والعبادة والزهادة والعمل الصالح على حانب عظم

২৩৬, *মুদতানরাক হাকিম*, হা/৬১ ৭৩-এর আলোচনা।

२०९. वार्य-वारावी, जिल्लाक व्यां शामिन नुवाना, २३ वढ, नृ. ৫৯৪।

২৬৮, তদেব, ২য় খণ্ড, পৃ. ৬০৯।

२०६, छानव, २३ ४०, पू. ७३७।

২৪০, তদেব, ২য় খণ্ড, পু. ৬২১।

ছ্যায়না সভাবাদিতা, শুভিশকি, খীনদারী, ইবাদত, দুনিয়াত্যাপী মনোভাব এবং সং আমলের দিক থেকে অনেক উচু অবস্থানে ছিলেন।<sup>১৪১</sup>

তিনি নিত্রে হাদীত লিপিবন্ধ না করলেও তাঁর নিকট থেকে কয়েকজন ভাবেদ হাদীছ শিশিবদ্ধ করেছিলেন। ভ. মুছত্কা আল-আখামী (২০১৭খ্রি.) বাশীর ইবনু নাহীক, হামাম ইবনু মুনাপিত্সহ ১০ জন তাবেঈর নাম উল্লেখ করেছেন যারা তার নিকট খেকে কোন না কোন সময় হানীছ লিপিবছ करत्निष्ठस्त्रन । <sup>अस्त्र</sup>

উপরোজ বর্ণনাসমূহে আৰু হুৱায়ুৱা (রা.)-এর অসাধারণ স্থৃতিশক্তি সম্পর্কে ছাহাবী, তাবেঈ এবং পর্বতী মুগের বিদ্যানদের এই ভূঁয়সী প্রশংসা এবং সাক্ষাই প্রমাণ করে যে, রাসূল (ছা.)-এর হাদীছ সংরক্ষণে তিনি ক্রি বিশাল ভূমিকা পালন করেছিলেন। সূতরাং তিনি নিজে হাদীছ লিপিবছ করেননি, এটি তার বিরুদ্ধে আপত্তির কোন কারণ হ'তে পারে না।

 ইসলাম গ্রহণ দেরীতে করলেও ইসলাম গ্রহণের পর রাসূল (ছা.)-এর সাথেই থাকতেন এবং তাঁর সাথে সর্বনা চলা-ফেরা করতেন। তাঁর সাথে হজে গমন করেছিলেন এবং প্রতিটি যুদ্ধেই থাকতেন।<sup>২৪৩</sup> সুভরাং তাঁর অবস্থানকালীন মেয়াদ কম হ'লেও তিনি একাধারে দীর্ঘ সময় রাসুল (ছা.)-এর সানিধ্যে কাটিয়েছিলেন। ফলে তার পক্ষে রাস্ল (ছা.)-এর নিকট থেকে অসংখ্য হাদীছ শোনার সুযোগ হয়েছিল। যেমন এ ব্যাপারে সাক্ষা নিয়েছেন ভালহা ইবনু উৰায়দুল্লাহ (রা.)। একদা ভাঁর নিকট এক ব্যক্তি আৰু হুৱায়রা (রা.) সম্পর্কে সন্দেহ পোষণ করে জিজাসা করল, আবৃ হরায়রা (রা.) বেশী হাদীছ জানেন না আপনারা?...তখন তিনি আবু হুরায়রা (রা.) সম্পর্কে বললেন, আল্লাহর কসম। তিনি যা গুনেছেন যা আমরা গুনিনি এবং তিনি যা জেনেছেন যা আমরা জানতে পারিনি- এমন সব ব্যাপারে তাঁর প্রতি কোন সন্দেহ পোষণ করা যাবে না। আমরা লোকেরা ছিলাম ব্যস্ত এবং পরমুখাপেক্ষী। আযাদের বাড়ী ছিল, পরিবার ছিল। আমরা রাসূল (ছা.)-এর নিকট দিনের একটা সময় আসতাম এবং চলে যেতাম। কিন্তু আৰু হুরায়রা ছিলেন দরিদ্র মানুষ। তার না ছিল অর্থসম্পদ, আর না ছিল পরিবার, সন্তান-সম্ভতি। অতঃপর তিনি বলেন, عليه الله عليه সম্ভতি। অতঃপর তিনি বলেন,



२८১, देवन् काषीत, व्याण-विमासार एसान मिशसार, ५ म ४७, প्. ১১० ।

২৪২, মুছজুদা আল-আ'ধামী, দিপ্তাদাতুন ধীল হাদীছ আন-নববী, ১ম খণ্ড, পু. ৯৬-৯৯।

২৪৩, ইবনু কাছীব, *আশ-বিদায়াহ ওয়ান নিহায়াহ*, ৮ম খণ্ড, প্. ১০৮-১০৯।

ু নির্দান কর্মা কর্মা করি বাহের প্রাণ্ডির বিশ্বর বিশ্বর

আবৃ হরায়য়া (য়া.) নিজেই বলেন, লোকে বলে আবৃ হরায়য়া অধিক হাদীয় বর্ণনা করে। (জেনে রাখ.) কিতাবে এই আয়াত য়দি না থাকত, তবে আমি একটি হাদীছও পেশ করতাম না। অভ্যপর তিনি তেলাওয়াত করলেন, তা নিজেই ট্রাইন্ট্র করিছেন, তা নিজেই ট্রাইন্ট্র করিছেন, তা নিজেই ট্রাইন্ট্র করিছেন, তা নিজেইন্ট্র করিছেন, তা নিজেইন্ট্র করিছেন, তামি ফেবর সুস্পষ্ট নিদর্শনসমূহ ও পথনির্দেশ অবতীর্ণ করেছি, মানুষের জন্য কিতাবে তা স্পষ্টভাবে বর্ণনা করার পরও যারা তা গোপন রাখে, তানেরকে আল্লাহ লা নত করেন এবং লা নতকারীগণও তানেরকে লা নত করে। 'ভঙ্গা প্রকৃত ঘটনা এই যে,) আমার মুহাজির ভাইরা বাজারে করা-বিক্রয়ে এবং আমার আনছার ভাইয়েরা জমা-জমির কাজে মশগুল থাকত। আর আবৃ হরায়য়া থেয়ে না থেয়ে রাস্ল (ছা.)-এর নিবিড় সাহচর্ষে থাকত। ফলে সে উপস্থিত থাকত (এমন জায়গায়) মেখানে তারা উপস্থিত থাকত না এবং সে আয়তে রাখত (এমন হাদীছ), যা তারা রাখত না।

দিতীয়ত, তিনি নিজে হাদীছ শ্রবণের জন্য অত্যন্ত সজাগ এবং উদয়ীব থাকতেন। তিনি বলেন, صحبت رَسُول الله صلى الله عليه وسلم 'আমি 'আমি বাস্ল (ছা.)-এর সঙ্গ পেয়েছিলাম ৩ বছর। আমার জীবনে হাদীছ মুখন্ত করার আগ্রহ এই তিন বছরের চেয়ে বেশী আর কথনও ছিল না।'<sup>২৪৭</sup> বাস্ল (ছা.)

२८८. रूनजानताक शकिय, श/७১९२।

২৪৫. সূরা আল-বাকারাব, আয়াত : ১৫১।

২৪৯. মহীছল বুখারী, হা/১১৮, ২০৪৭, ছহীহ মুসদিম, হা/২৪৯২-২৪৯৩।

२८५, इरीहन दुगाती, श/७৫৯১

#### Compressed with PDF Compressor by DLM Infosoft

হালীছ অধীক্ষরকারীদের সংশয় নির্মন

ত্বিহুং জাঁর প্রশংসা করেছেন। আবু হুরায়রা (য়া.) বালেন, একদা রামূল (ছা.)

ক্ষয়ং জাঁর প্রশংসা করেছেন। আবু হুরায়রা (য়া.) বালেন, একদা রামূল (ছা.) বললেন
ক্ষেপ্ত বালারে কে সকচেয়ে অধিক সৌজান্তবান হবে? রামূল (ছা.) বললেন
আবু হুরায়রা। আমি মনে করেছিলাম, এ বিশ্বরে তোমার পূর্বে আমাকে আর
আবু হুরায়রা। আমি মনে করেছিলাম, এ বিশ্বরে তোমার পূর্বে আমাকে আর
কেউ জ্রিজাসা করবে লা। কেননা আমি নেখেছি হালীছের প্রতি তোমার বিশে
কেউ জ্রিজাসা করবে লা। কেননা আমি নেখেছি হালীছের প্রতি তোমার বিশে
বর্ণাক রয়েছে। কিয়ামতের দিন আমার শাফা আত লাভে সবচেয়ে সৌজাগারা
বর্ণাক রয়েছে। কিয়ামতের দিন আমার শাফা আত লাভে সবচেয়ে সৌজাগারা
বর্ণাক হবে সেই বাজি যে একনিষ্ঠান্তবে লা ইলাহা ইলাহাাহ' বলে।
ইবনু কা'ব (য়া.) বলেন, তানি আর বি.) রাসূল (ছা.)-এর নিকঃ
একজন সাহসী ব্যক্তি ছিলেন। তিনি তারে এমন সব প্রশ্ন করতেন, যা আমন্ত্র

তৃতীয়ত, তিনি রাসূল (ছা.)-এর সাথে তিনটি বছর কাটিয়েছিলেন যা ছিল তাঁর জীবনের শেষ বছরসমূহ। মদীনায় তখন সামাজিক ও রাজনৈতিকভাবেও স্থিতিশীলতা বিরাজ করছিল। ফলে রাস্ল (ছা.) তার উত্মতের জন্য দিকনির্দেশনা প্রদানের অথণ্ড অবসর পেয়েছিলেন। আর আব হুরায়রা (রা.) এই মহাওকজ্পূর্ণ সময়টি তার সাথে অবস্থান করায় তার প্রতিটি নকল ও হারকাত স্বচক্ষে দেখেছিলেন ও স্বকর্ণে শুনেছিলেন এবং তা সংরক্ষ করেছিলেন। ফলে এই তিনটি বছর তাঁর নিকট বহু বছরের সমতুলা ছিল। ফলে তাঁর হাদীছ বর্ণনার সংখ্যাও অনেক বেশী হয়েছিল। অন্যদিকে তিন বছর অর্থ আরবী মাস অনুযায়ী ১০৬২দিন। এর বিপরীতে তাঁর বর্ণিত মোট হানীছ সংখ্যা সর্বমোট ৫৩৭৪টি ৷<sup>২৫০</sup> অর্থাৎ গড়ে তিনি প্রতিদিন ৫টি হাদীছ জনেছেন, যার মধ্যে কথা, কর্মগত ও স্বীকৃতিমূলক হাদীছ সবই রয়েছে। সুতরাং সবমিলিয়ে এই সংখ্যা মোটেও অস্বাভাবিক ছিল না। উপরম্ভ হাদীছের এই সমষ্টিগত সংখ্যাটি কেবল ছহীহ হাদীছের মধ্যে সীমাবদ্ধ নয় বরং এর মধ্যে জাল ও যইফ বর্ণনাও সন্নিবেশিত রয়েছে। আরও রয়েছে এমন হাদীছ, যা বই সত্রে বর্ণিত হয়েছে। রয়েছে এমন হাদীছ যা তিনি সরাসরি রাস্ল (ছা.) হ'তে শ্রবণ করেননি বরং অপরাপর স্থাহাবীদের মাধ্যমে জেনেছেন। সূতরাং এগুণো যদি বাদ দেয়া হয় তবে হাদীছের মূল সংখ্যাও অনেক কমে যাবে। ছহীহল



২৪৮. হহীহুল বুখার্যী, হা/৯৯, ৬৫৭০ ।

२६b. यूमडामडाक शक्तिय, श्/७১७७।

২৫০, ইবন্শ ভার্থী, *তাগস্থীয় মুহুমি আইলিল আছার* (বৈরুত : দারুল আরকাশ, ১৯৯৭ছি.), পৃ. ২৬৩।

বুখারীতে তার বর্ণিত পুদরণরোখসহ মোট হাণীতের সংখ্যা ৪৪৬টি, যা এক वृत्रावाटण जात्र इक्सनिद्धमञ्जू माठे करत त्यांनाटमा महत्व ।<sup>२००</sup> आरण व्यवहरू शाडीसमान वस साता ষ্ঠার বর্ণিত হাদীছ সংখ্যা নিয়ে আপত্তি তুলেছেন তারা কেবল সংখ্যাই প্রদা করেছেন, পাত্রিপার্শিকতা খতিয়ে দেখেননি। নতুনা ভার সম্পর্কে এই আপত্রি তুলতেন ন।

মুহাম্মান হাবীবৃর রহমান আ'খামী (জনা : ১৯৪৩বি.) ভার গবেষণায় উল্লেখ করেন যে, আৰু হুরায়রা (রা.) বর্ণিত মোট হাদীছ সংখ্যা তাঁর অনুসন্ধান মোভাবেক পুনরাবৃত্তি ছাড়া ১৩৩৬টি। এর মধ্যে আৰু হ্রায়রা (রা.) এককভাবে বর্ণনা করেছেন ২২০টি হাদীছ।<sup>২৫২</sup> সম্প্রতি অপর একজন গবেষক উল্লেখ করেছেন যে, কুত্বে ছিন্তাহ্-এ তাঁর এককভাবে বর্ণিত হাদীছের সংস্যা ১০টি এবং সামন্নিকভাবে মোট ৪২টি।<sup>২৫৩</sup> অর্থাৎ মাত্র এই কয়েকটি হাদীভ তিনি এককভাবে বর্ণনা করেছেন। এছাড়া তাঁর বর্ণিত বাকি সকল হাদীছ অন্যান্য ছাহাবী থেকেও বিভিন্ন গ্রন্থে বর্ণিত হয়েছে। সুতরাং এই পরিসংখ্যান জানার পর আবৃ ছরায়রা (রা.)-এর অধিক বর্ণনা সম্পর্কে আর কোন সন্দেহের অবকাশ থাকে না।

মুহাম্মাদ রশীদ রিষা (১৯৩৫খ্রি.) আবৃ হ্রায়রা (রা.)-এর অধিক হাদীহ বর্ণনার সাতটি কারণ উল্লেখ করেছেন। উপরোক্ত কারণগুলো ছাড়াও তিনি উল্লেখ করেছেন- আবৃ হুরায়রা (রা.) স্বতঃপ্রণোদিত হয়ে প্রস্করতম কিংবা প্রসঙ্গহীনভাবে হাদীছ বর্ণনা করতেন যাতে মানুষ জ্ঞান আহরণ করতে পারে। যেখানে অন্য ছাহাবীদের ক্ষেত্রে দেখা যেত তারা সাধারণত প্রয়োজন সাপেক্ষে কিংবা কোন প্রশ্নের সম্মুখীন হ'লে হাদীছ বর্ণনা করতেন। তাছাড়া তিনি রাসৃল (ছা.) হ'তে সরাসরি বর্ণনা ছাড়াও অন্যান্য ছাহাবীদের সূত্রেও অনেক হাদীছ বর্ণনা করেছেন, যে সকল হাদীছ তাঁর ইসলামগ্রহণের পূর্বেই রাসূল (ছা.) হ'তে তাঁরা ওনেছিলেন। মোটকথা তিনি হাদীছের প্রচার ও প্রসারকেই তিনি তার জীবনের ধ্যান-জ্ঞান করে নিয়েছিলেন। ফলে স্বাভাবিক ভাবেই তাঁর বর্ণিত হাদীছের সংখ্যা অন্যদের তুলনায় বেশী হয়েছে।<sup>২৫৪</sup>

২৫১. হিরাউর বহমান আল-আখামী, আৰু ছরায়রা কী দুয়ী' মারভিয়াতিহি বি শাওয়াহিদিহা *७म्र शमि हेनस्त्रित्रानिश*, পृ. १-৮।

২৫২, মুহাম্মান রশীদ রিয়া, আস-সুন্নাহ ওয়া ছিত্তাতুহা ওয়াশ শারী আহ ওয়া মাতানাতুহা (কায়রো: মাজাল্লাতুল মানার, ১৯তম খণ্ড, শা'বান/১৩৩৪ই.) পৃ. ২৫।

२००. प्रिनिन नारील, भिकासन व्यान व्यानी इतासता (ता.),

a. http://www.dd-sunnah.net/records/view/action/view/id/1779/ ২০৪. মুনামান বশীন রিয়া, *আল-সুনাহ ভয়া ছিত্হাতুহা ভয়াশ শারী'আহ ওরা মাতানাতুহা,* পৃ. ২৫।

গ, আৰু হুয়ায়রা (য়া.) ৰহু সংগ্যক হাদীছ বর্ণনার কারণে কতিপয় ছাহাবী ৬ তাবেট তাঁর প্রতি সন্দেহ পোমণ করেছিলেন, যা আমরা উপরে উল্লেখিত হাদীছসমূহে লক্ষা করেছি। আর এই সলেহের জবাব আবু ছরায়রা (রা.) নিজেই প্রদান করেছিলেন, যা ছহীহ বুখারী ও ছহীহ মুসলিমসহ অন্যান্য গ্রন্থে উল্লেখিত হয়েছে। ড. আস-সিনাস (১৯৬৪খি.) বলেন, এটা স্বাভাবিক যে অনেক পরে ইসলাম গ্রহণ সত্ত্বেও এত অধিক হালীছ বর্ণনার কারণে কিছু ভারেদ এবং শহর থেকে দুরবর্তী স্থানে সমধাসকারী ছাহারীর মনে সকেহের সৃষ্টি হয়েছিল। তারা ডেবেছিলেন থে, বড় বড় ছাহাবীগণ মত হানীছ বর্ণনা করেন না তার চেমে বেশী বর্ণনা করেন আৰু হুরায়রা (রা.)। এটা কীভছুব্ এই প্রশ্ন তারা আৰু হ্যায়য়া (রা.)-কে সন্তাগরি করেছিলেন। তার প্রতি कूषांत्रणा वा भिणाात्वाण कतात जागा नता, वदाः जानात त्येनेष्ट्रण त्यात করেছিলেন। অভঃপর যখন আবু হুরায়রা (রা.) জবাব দিলেন তাঁরা খুশীমনে খীকার করে নিলেন।<sup>২৫৫</sup> সূতরাং এই সন্দেহ আবৃ হুরায়রা (রা.)-এর সত্যবাদিতা ও বিশ্বস্তৃতার ব্যাপারে সন্দেহ ছিল না। নতুবা ২৫ জন ছাহাবীসহ প্রায় ৮ শত কর্নাকারী কিভাবে তাঁর নিকট থেকে হাদীছ বর্ণনা করেন, ঘনি ভাঁর সত্যবাদিতার উপর আহা না রাখেন? তিনিই সেই ছাহাবী যাতে মর্যাদাবান ছাহাবীগণ শ্রন্ধার চোথে দেখতেন। বেমন একবার আবুলাহ ইবনুয খুবাইর (রা.)-এর নিকট জনৈক ব্যক্তি একটি ফৎওয়া জানার জন্য আনলে তিনি তাঁকে বলগেন, এ বিষয়ে আমার কোন বক্তব্য নেই। তুমি আব্দুন্নাহ ইবনু আব্বাস (রা.) এবং আনৃ হুরাররা (রা.)-এর নিকট যাও। অতঃপর লোকটি এনে তাঁদের দু'জনকে জিজ্ঞাসা করলে ইবনু আববাস (রা.) বললেন, 🤘 ৮ 😅 হে আৰু হ্রায়রা। আপনি ফংওয়াটি দিন, আপনার। ক্রায়রা। অপনি ফংওয়াটি দিন, আপনার নিকট প্রশ্ন এনেছে।' অতঃপর তিনি ফংওয়া দানের পর ইবনু আব্হাস (রা.) তার সমর্থনে বললেন, خل دلك 'এটাই ফংওয়া।'<sup>২৫৬</sup>

সূতরাং তাঁর বিশ্বস্ততার প্রতি কোন ছাহাবী বা ডাবেঈ কুধারণা শোষণ করবেন, তা অসম্ভব।

ষিতীয়ত, আয়েশা (রা.), ইবনু আব্বাস (রা.) প্রমুখ তাঁর কিছু খানীছ গ্রহণ করেননি। কিন্তু এর অর্থ এই নয় যে, ভীরা তাকে মিথ্যাবাদী সাব্যস্ত করেছেন: বরং এটি হাদীছের মর্ম বোঝার ক্ষেত্রে দৃষ্টিভঞ্চিগত পার্থকা কিংবা



২৫৫, আস-সিবাঈ, *অস-সুদ্রাহ ওয়া মাকানাকুহা*, পৃ. ৩১১-৩১২। ২৫৬, মুব্রাল্ল মানিক, তাহবীক : মুছত্বকা আল-আ যামী, হা/২১১০।

হানীছ কনিয়ে তুল করলে তা সংশোধন করে দেয়ার প্রয়াস ছিল মাত্র। অনুরূপভাবে উমার (রা.) কর্তৃক তার অধিক হাদীছ কর্ণনার প্রতি নিষেধাজাস্বরূপ যে সকল হাদীছ বর্ণিত হরেছে, তার সন্নসূত্র দুর্নল, যা ইতোপূর্বে গত হয়েছে। আর যদি এ সকল বর্ণনা ছহীহও দরে নেয়া হয়, তবে এর পিছনে উমার (রা.)-এর বিশেষ হিকমত ছিল যে, মানুগ যেন রাসুল (ছা.)-এর হাদীছকে ত্রীড়ার বস্তু হিসাবে পরিণত না করে এবং যাচাই-বাছাই বিহীনভাবে গ্রহণ না করে। তিনি এর ধারা কখনই আৰু হুরায়রা (রা.)-এর বিশ্বস্ততা ও সভাবাদিতাকে প্রশ্নবিদ্ধ করেননি।

ম. আব্ হরায়রা (রা.) অধিক হাদীছ বর্ণনা করার সুমোগে হাদীছ আলকারীরা তার নামে অসংখ্য হাদীছ জাল করার সুযোগ পেয়েছে মর্মে প্রাঢ়াবিদ গোশুজিহার এবং ড. আহমাদ আমীন প্রমুখ যে অভিনোগ করেছেন, তার উত্তরে বলা যায় যে, হাদীছ জালকারীদের এই তৎপরতা আৰু হুরায়রা (রা.)-এর সাথেই সীমাবদ্ধ ছিল না। বরং আয়েশা (রা.), ইবনু আব্বাস (রা.), ইবনু উমার (রা.) প্রমুখের নামেও অসংখ্য জাল হাদীছ রচনা করা হয়েছে। এর জন্য আৰু হুরায়রা (রা.) বা বিশেষ কোন ছাহাবী দায়ী নন। বরং জালকারীরাই দারী। আর তাদের এই অপকর্মের কারণে কোন ছাহাবীর হাদীছকে সন্দেহ ও সংশয়পূর্ণ চিহ্নিত করা অমূলক।

 ভাকে মৃণীরোগী এবং স্বয়্রবৃদ্ধিসম্পর হিসাবে আখ্যায়িত করার মাধ্যমে প্রাচারিদ গোল্ডজিহার<sup>২৫৬</sup> ঠিক একই পদ্ধতি অবলম্বন করেছেন যে পদ্ধতিতে প্রাচাবিদরা রাসূল (ছা.)-এর অহী প্রাপ্তিকেও সৃগীরোগের ফলশ্রুতি হিসাবে অপবাদ দিয়েছেন। আৰু হ্রায়রা (রা.) তাঁর নিজের অবস্থা বর্ণনা করছেন যে, (অনেক সময়) মিম্বর এবং আয়েশা (রা.)-এর হজরার মাঝখানে ক্র্ধায় আমি বেহুশ হয়ে পড়ে থাকতাম। লোকেরা বলাবলি করত আবূ হুরায়রাকে পাগলামী বা মৃগীরোগ ধরেছে। অথচ আমি পাগল ছিলাম না; বরং ক্ষুধার ভাড়নায় আমার এরপ অবস্থা হ'ত।<sup>২৫৮</sup> এই ঘটনাটিকে কেন্দ্র করে প্রাচ্যবিদগণ তাঁকে রোগী এবং হালকা বুদ্ধিসম্পন্ন মানুষ হিসাবে চিহ্নিত করার যে প্রয়াস গলিয়েছেন, তা খুবই দুঃখজনক। আহলুছ ছুফ্ফার অধিবাসী হিসাবে তিনি রাস্ল (ছা.)-এর খেদমতে থেকে ফংসামান্য খানা পেলেই তাতে সম্ভষ্ট থাকতেন এবং হাদীছ শ্রবণ থেকে বঞ্চিত হওয়ার ভয়ে তাঁর সান্নিধ্য থেকে দূরে কোগাও যেতেন না। এজন্য কখনও তিনি উপোস থাকতে থাকতে পেটে পাথর





२९६ चाम-भिवाहे, व्याप-पूजांश छ्या भाकालाङ्ग्रश, पृ. २५७। ২০৮. হর্নাচন রুখারী, হা/৭৩২৪।

সংশয়-৫ : মুজতাহিদ ইমামগণ হাদীছকে শুরুত্ব প্রদান করেন নি। ইমাম আবু হানীফা হাদীছকে গুরুত্ব দিতেন না। ইমাম মালিকও হাদীছের পরিবর্তে নিজ শহরে প্রচলিত আমলকে গুরুত্ব দিতেন।

হাদীছ গ্রহণের ব্যাপারে ইমাম আবু হানীফা (১৫০ছি.)-এর শর্তাবলী কঠোর ছিল এবং ইমাম মালিক (১৭৯ছি.) মদীনাবাদীর আমলকে অধিকতর ভরুত্ব প্রদান করতেন। যদি তারা হাদীছকে ইসলামী শরী আতের উৎসই মনে করতেন, তবে তারা এই নীতি কেন গ্রহণ করেছিলেন? প্রাচাবিদ এবং হাদীছ অধীকারকারীগণ এই সূত্র ধরে হাদীছ ইসলামী শরী আতের উৎস নত্র প্রমাণ করার চেষ্টা করেছেন।

#### পর্যালোচনা :

ক. ইমাম আবু হানীফা বা ইমাম মালিকসহ কোন ইমামই হাণীছ পরিত্যাগের জন্য কিবো তার প্রতি গুরুত্বীনতার জন্য এ সকল শর্তারোপ করেননি; বরং তাঁদের উদ্দেশ্য ছিল রাসূল (ছা.)-এর সুনাহ সম্পর্কে অধিকতর নিচিত হওয়া। ড. রিফ'আত ফাওয়ী বলেন, 'ছিতীয় হিজরী শতাদ্দীতে বিদ্যানদের কাউকে কিছু হালীছ পরিত্যাগ করতে দেখা যায়, যেমন কোন হালীছ হাহারীদের মধ্যে প্রসিদ্ধ না হ'লে বা তাঁরা দলীল হিসাবে গ্রহণ না করলে, কিবো কোন কোন শহরে তার ওপর আমল না করা হ'লে বিশেষত মদীনায় আমল না করা হ'লে। এক্ষেত্রে তারা হাদীছের পরিবর্তে ছাহারীদের বক্তর্য কিবো মনীনারাসীর আমলকে গ্রহণ করতেন। তাদের এই নীতি গ্রহণের পিছনে দু'টি কারণ প্রণিধানযোগ্য: (১) তাঁরা ছাহারীদের বক্তর্য এবং মদীনারাসীর আমল এই জনা প্রাধান্য দিতেন না যে, তা সুনাহর মত মর্যাদারান ও গ্রুত্বপূর্ণ। বরং তারা হাদীছটির বিজ্জভার ব্যাপারে সন্দেহে পতিত হয়েছিলন এবং তাদের কাছে মনে হয়েছিল যে, হাদীছটি রাসূল (ছা.)-এর না। হয়ত হাদীছের মধ্যে অভান্তরীণ কোন বিচ্ছিন্নতা আছে। (২) তাঁরা মূলত

२०७. हरीहम नुशती, श/७८०२।

রাসূল (ছা.)-এর সুন্নাহ অনুসরপের জনাই এই নীতি অবলখন করেছিলেন। কেনলা ভারা যখন মদীনাবাসীর আমল বা কোন ছাহাবীর বন্ধনাকে গ্রহণ করেন, তথন তা এই বিশ্বাস থেকে গ্রহণ করেন যে আমলটি নিশ্চরই রামূল (ছা.)-এর স্ত্রে ভাদের নিকট পৌছেছে কিংবা ছাহাবী নিশ্চরই রামূল এর সুন্নাহ থেকেই আমলটি গ্রহণ করেছিলেন। বিশ্ব

খ. যদি হাদীছকে ওরাত্হীনই মনে করবেন, তবে কেন ইমাম মালিক (১৭৯হি.) তাঁর বিবাতে হাদীছগ্রন্থ 'মৃওয়াল্বা মালিক' সংকলন করলেন? অনুরূপভাবে ইমাম আবৃ হানীকা (১৫০হি.) নিজে কোন হাদীছগ্রন্থ সংকলন না করলেও তাঁর বর্লিত হালীছ পরবর্তীকালে সংকলিত হয়েছে। " মৃতরাং তাঁরা হাদীছকে ইসলামী শরী'আতের অপরিহার্য দলীল হিসাবে গ্রহণ করেছিলেন। নতুবা তাঁরা আহলে সুন্নাহ ওয়াল জামা'আতের অনুসরলীয় ইমাম হওয়ারই যোগ্য হ'তেন না।

গ. হাদীছ সম্পর্কে বিজর অবগতি থাকা সত্ত্বেও ইমাম আবৃ হানীফা (১৫০হি.) হ'তে বর্ণিত হাদীছ সংখ্যা কম হওয়ার কারণ ছিল তিনি হাদীছ থেকে ফিকহী মাসআলা নির্ণয়ে অধিক ব্যস্ত থাকতেন। একই কারণে ইমাম মালিক (১৭৯হি.) এবং ইমাম শাফেঈ (২০৪হি.)-ও তাদের অবগতির তুলনায় অনেক কম হাদীছ বর্ণনা করেছেন। যেমনভাবে আবৃ বকর এবং উমার (রা.)-এর বর্ণিত হাদীছ সংখ্যা কম, অথচ তাদের সমসাময়িক অন্যদের বর্ণনা অনেক বেশী।

অকথা অনস্বীকার্য যে, ইমাম আবৃ হানীফা (১৫০হি,) হাদীছের ব্যাপারে কম মনোযোগী ছিলেন মর্মে বিহানদের মধ্যে প্রাথমিক যুগ থেকেই একটি ধারণা প্রচলিত রয়েছে। 

 অমন বাত্বীব আল-বার্গদাদী (৪৬৩হি,) তার তারীখু বাগদাদ'-এ এমন অনেক বর্ণনা এনেছেন যা থেকে প্রমাণিত হয় যে, তিনি হাদীছের ব্যাপারে ওক্তবৃহীনতা প্রকাশ করেছেন, এমনকি ক্ষেত্রবিশেষে

২৬০. ভ. রিফ'আত ফাওমী, *ভাওছীকুস সুন্নাহ ফীল কারনিছ ছানী আল-ছিলরী*, পৃ. ১৪-১৫। ২৬১. আরু ইউস্ফ, মুহাম্মান ইবনুল হাসান, আবু নাঈম আল-আফাহানী নহ বেশ কয়েকজন বিহান ইমাম আবু হানীফা বর্গিত হানীছ সম্হেব সংকলন করেন 'আল-মুসনাদ' নামে। আবুল মুজাইরিদ মুহাম্মান ইবনু মাহম্ম আল-খাওয়ারিফিমী (৬৬৫ছি.) এমন মোট ১৫টি মুসনাদ একরে জমা করে সংকলন করেন এই ।

२७२. खार् गार्, थान-हामीड्र छग्रान भूशसिङ्ग, थृ. २৮৪-२৮४ । २७७. ७. भूशम्बान दानठाडी, भागादिखूठ ठामती' धान-हेमगामी थिन सुप्तादिश हागी थान-हिन्नदी (काग्रद्धा : नाकम मानाथ, २००१छि.), ५२ वंड, थृ. २२५-२२७।

এ সকল প্রশ্নের উত্তরে আমরা বলব, প্রথমত, ইমাম আবৃ হানীকা (১৫০খ্রি.) আহলুর রায় বা রায়পন্থী হিসাবে পরিচিত ছিলেন। তিনি ফিকহী মাসআলা নির্ণয়ে অধিক মশগুল থাকা এবং ক্রিয়াস বা রায় অবলম্বনের কার্মে সমকালীন মুহাদ্দিছদের বিরাগভাজন হয়েছিলেন। ফলে একদল মানুষ তার ওপথাহী যেমন ছিল, তেমনি তার প্রতি বিরাগভাজন মানুষের সংখ্যাও কম ছিল না। খত্নীব আল-বাগদাদী (৪৬৩ছি) তার প্রতি বিরাগভাজনদের এ সকল মতামত কেবল একজন ঐতিহাসিক হিসাবে স্বীয় প্রছে একপ্রিত করেছেন। তিনি ইমাম আবৃ হানীফার মর্যাদাহানী করতে চেয়েছেন, তা নয়।

দ্বিতীয়ত, এ সকল মন্তব্যের অধিকাংশেরই সত্যতা নিশ্চিত হওয়া যায় না এবং সৃষ্ট্ বিবেকের কাছে বিশ্বাসযোগ্যও মনে হয় না। আর সত্যতা নিশ্চিত

২৬৪. বড়ীৰ আল-বাণদানী, *তানীয়ু বাণদাদ*, ১৩শ থণ্ড, পৃ. ৩৮৫-৩৯৪।

২৬৫. তদেব, পু. ৩৯০।

২৬৬. ইবনু আনী শানবাহ, আল-মুহা<u>নাক,</u> ৭ম খণ্ড, পু. ২৭৭-৩২৫।

২৬৭, ইবনু হিজান, *আল-মাঞ্চরহীন* (আলেপ্লো: দাকল জ্যাদি', ১৩৯৬ছি.), ৩ম খণ্ড, পু. ৬৩।

২৬৮. ইবনু খাগদূন, *তারীপু ইবনু খালনুন* (বৈজত : লাকল ফিকর, ২য়া প্রবদ্ধ : ১৯৮৮বি.). ১ম খণ্ড, পু. ৫৬১।

২৬৯, ইবনু হাজার আল-হরেতামী আল-মারী, *আল-গাইরাডুল হিসান ফী মানাজিবিল ইয়া*ম *আন-আ'যাম*, (মিসর : মাতবা'আতুস সা'আনাহ, ১৩২৪ছি.), পু. ৭৯।

হ'লেও তা প্রমাণের ভার মতামত প্রনাশকারীদের উপরই বতীবে। বেলনা আমাদের দৃষ্টিতে এ সকল মন্তব। যথার্থ নয়। এর কারণ হ'ল ইমাম আবু হানীফা (১৫০ছি.) থেকে অসংখ্য এমন মত একাশিও হয়েছে, যা হানীছের প্রতি তার অবিচল আছা প্রকাশ করে ৷ খতীব আল বাগদানী (৪৬৩ছি.) সতং এমন অনেক মত উদ্ধৃত করেছেন থা হানীছের পঞ্চে ভার অবস্তান শপ্ত করে। যেমন ছিনি ইবনুছ ছাবাহ হ'তে বর্ণনা করেন, মান্তির কাদ তেত্য চা এডি ; فيها حديث صحيح اتبعاء وإن كان عن العســحابة والتسايعين، وإلا قـــاش যৰনই তাঁর সম্মুখে কোন মাসআলায় ছহীব বাদীভ পেশ করা হ'ত তিনি তার অনুসরণ করতেন এমনকি যদি তা কোন ছাহাবী বা তাবের্দ্ধ'র বক্তবা হয়। নতুবা তিনি ক্যিয়াস করতেন এবং মথার্থভাবেই করতেন। <sup>৪৯</sup>০ তিনি আরও উল্লেখ করেছেন যে, সুফিয়ান আছ-ছাওরী (১৬১হি.)-কে ফিকরী বিষয়ে ভাঁর নীতি সম্পর্কে ইমাম আর্ হানীফা (১৫০ছি) বলেন, أحل بكياب الله فسا لم أحد فبسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، فإن لم أحد في كتاب আনি الله ولا سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، أحدث بقسول أسسحابه ফিকুহী বিষয়ে প্রথমত কিতাবুল্লাহ থেকে হুকুম গ্রহণ করি। যদি আরাহর কিতাবে না পাওয়া যায় তবে ব্লাসূল (ছা.)-এর সুন্নাহ থেকে হকুম গ্রহণ করি। আর যদি আল্লাহর কিডাবেও না পাওয়া যায় এবং রাস্ল (ছা.)-এর সুনাহেও না পাওয়া যায়, তবে আমি ছাহাবীদের বক্তবা থেকে দলীল গ্রহণ করি…। <sup>দেও</sup> এছাড়া তাঁর সুপ্রসিদ্ধ ও সর্বজনবিনিত মত হ'ল- إذا صح الحديث فهو ملحى 'যথন কোন হাদীছ ছহীহ প্রমাণিত হবে, তথন সেটিই আমার মায়হাব।' সূত্রাং হাদীছ ও সুনুহের প্রতি এমন বলিষ্ঠ নীতি গ্রহণকারী একজন ব্যক্তি হাদীছের প্রতি তাচিছেলা করবেন এবং গুরুত্বহীনতা প্রকাশ করবেন, তা অবিশ্বাস্য। অতএব সংক্ষিপ্ত পরিসরে তার সম্পর্কে সবচেয়ে ন্যায়ানুগ কথা হবে তিনি কখনও ছহীহ হাদীছ পাওয়ার পর ইচ্ছাকৃতভাবে তা পরিত্যান করেননি। ইবনু তায়মিয়া (৭২৮ছি,) বলেন, ضيفة أو غيره من





২৭০. খাদ্ধীৰ আল-বাগদাদী, *ভারীখু বাগদাদ*, ১৩শ খন্ত, পূ. ৩৪০।

২৭১, জদেব, ১৩শ খণ্ড, পৃ. ৩৬৫।

أثمة للسلمين أنحم يتعمدون عالفة الحديث الصحيح لقياس أو غيره فقد أحطأ হেনামের আবু হানীকা অথবা ইসলামের وتكلم إما بطن وإما هــوى অন্যান্য ইমামদের সম্পর্কে ধারণা করে যে, তারা ইঞাকৃতভাবে ছহীহ হাদীছের বিরোধিতা করেছেন, কিয়াস বা অন্য কোন কারণে, সে নিঃসন্দেহে ভাদের ন্যাপারে ভূগ দারণা করেছে এখং তাদের সম্পর্কে কুধারণা কিংব। ক্ষেছাচারিভাসুগক সক্তব্য করেছে। <sup>১২৩</sup>

তৃতীয়ত, ভয়াকী' ইবনুল আনাহ (১৯৭ছি.), ইবনু আনী শায়নাহ (২৩৫ছি.) অমুবের মতে তিনি যে সকল মাস্ত্রালায় হালীছের বিরোধিতা করেছেন, ভা তাঁর ইচ্ছাকুত ছিল না। বরং হয়ত সে বিষয়ক হাদীস্থগুলি তাঁর শর্ত মোজাবেক ছহীহ প্রমাণিত হয়নি কিংবা হাদীছটি তাঁর নিকট পৌছেনি কিংবা হাদীছটি কুরআনের সাথে সাংঘর্ষিক মনে হওয়ায় গ্রহণ করেননি। খবর ওয়াহিদের গ্রহণে অভিরিক্ত সতর্কতামূলক শর্তসমূহ গ্রহণও এর পিছনে একটি বড় কারণ ছিল।<sup>২৭০</sup> বিশেষত বাগদাদে হাদীছ জালকরণের কিংনা ব্যাপক আকার ধারণ করেছিল। ইরাক পরিণত হয়েছিল হাদীছ জালকারীদের নিরাপন স্নাপ্রায়। এমনকি ইরাককে বলা হ'ত دار خسرب الحسديث হালীছ ভালর কেন্দ্র'। ফলে স্বভাবতই এই পরিস্থিতি জাঁকে হাদীছ গ্রহণের ক্ষেত্রে অতীব সতর্ক দৃষ্টি রাখতে এবং হালীছ গ্রহণে কঠিন শর্তারোপ করতে বাধ্য করেছিল, যেন ধীনের মধ্যে বাতিল বক্তবা ও আমলের অনুপ্রবেশ না ঘটে। আর সম্ভবত এজনাই তিনি হাদীছ সংগ্রহের কাজে অন্যাদের মত তেমন একটা সফরে বের হননি।<sup>২৭৪</sup> সর্বোপরি হাদীছ সম্পর্কে তাঁর পৃহীত নীতিতে কিছু ভুল থাকতেই পারে। ইয়ায়ীন ইবনু হারন বলেন, किन्ट टेन्ट्री कार्या का उन्हों है । ইমাম আবু शनीका (১৫০হি) धकडान भानूच الناس وصوابه كصواب الناس মানুষ হিসাবে তিনি ভুলও করেছেন এবং ঠিকও করেছেন। <sup>বিজ</sup> কিন্তু এ কারণে

২৭৫, খব্বীৰ আদ-বাগদানী, *তারীযু বাগদাদ*, ১৩শ খণ্ড, পৃ. ৩৬৬।



২৭২. ইবনু ভায়নিয়া, *নালমু* উল *কারাওয়া*, ২০শ খণ্ড, পৃ. ৩০৪।

২৭৩, ইবনু আয়মিনা, বহু উল মালাম আন আইন্মাতিল আ'লাম, পু. ১-৩৪: আস-সিবাস, আস-সুন্তু ওয়া মাকানাতুহা, পূ. ৪২০-৪২১; ভ. মুহাম্মদ কাসিম আবুত্ আল-হারিটী, भाषामापुन देशाम जानी हानीका नामामा सुशामिशीन (प्रका : भाषानिस्ट शाका, ১৪১৩হি), পৃ. ৩১৮।

२९८. वार् बार्, जान-शर्मीक् *ख्याण युरान्सिक्*न, भृ. २८८; व्यान-मिनान, व्यान-मूनाङ *ख्या* याकानाष्ट्रश, न्. ८०८।

তাঁকে হাদীছ বিরোধী কিংবা হাদীছের প্রতি কম গুরুত্ব প্রদর্শনকারী হিসাবে সাবান্ত করা যায় না।

চতুৰ্যত, পূৰ্ববৰ্তী বিদ্যানগণ যেমন উবনু হিন্দান (৩০৪ছি.), উবনু খালদুন (৮০৮খ্রি.) প্রমুখ বিছানের মতানুযায়ী তিনি অতি প্রমাংগাক গানীছ অবগত ছিলেন, ভা বিস্ময়কর। বাগদাদকে জাল হাদীত রচনার সুতিকাগার যখন বলা হয়েছে, তখন নিষ্ঠিতভাবে সেখানে হাদীছ বর্ণনার ব্যাপক প্রচলন ছিল। সুতরাং ইমাম আৰু হানীখার মত একজন বিখ্যাত অনুসর্গীয় ইমান এবং ফ্ব্ৰীহের হাদীছ সম্পর্কে অবগতি না থাকা বাস্তবতার বিপরীত প্রতীয়মান – হয়। বিশেষত তাঁর নিজস কোন রচনা না থাকলেও তাঁর বর্ণিত হাদীজনমূহ তার ছাত্রগণ সংকলন করেছেন, যা আবুল মুআইয়িদ মুহাম্মাদ ইবনু মাহমুদ حامع مسالياً. الإمام করেছেন করেছেন جامع مسالياً. الإمام করেছেন جامع খিরোনামে। এটি ১৫টি মুসনালের সংকলন এবং প্রায় পাঁচ শত হালীছ সংকলিত হয়েছে।<sup>১৯৯</sup> এছাড়া ইমাম আৰু হানীফার ছাত্র ও শিবাদের হানীছ গ্রন্থ সংকলন থেকেও প্রতীয়মান হয় যে কুফায় হাদীছের যথেষ্ট প্রচলন ছিল। বিশেষ করে ইবনু মাসউদ (রা.), আলী (রা.), আবৃ মূসা আল-আর্শ'আরী (রা.) প্রমুখ ছাহারী যে শহরে অবস্থান করেছিলেন, বিশিষ্ট ভাবেঈ মাসত্রক ইবনু আজলা', আসওয়াদ ইবনু ইয়াধীন, আলক্ষামাহ প্রমুখ তাবেঈ যে শহরের বাসিন্দা ছিলেন, সেই শহরে হাদীছের এমন দৈন্যদশা মোটেও বিশাসযোগ্য নয়। তবে হিজাযের মত থাদীছ বর্ণদার ব্যাপক প্রচলন ছিল না বলে সম্ভবত ক্কায় তুলনামূলক হাদীছের প্রসার কম হয়েছিল।<sup>২৭4</sup>



২৭৬, ইণ্ডিয়ার হায়দারাবাদ, দান্দিণাত্য থেকে ২ খণ্ডে প্রকাশিত। প্রকাশকাল : ১৩৩২ হিজারী।

২৭৭, আবু যাহ, আল-হানীছু ওয়াল মুখ্য দিছুন, পৃ. ২৮৪-২৮৫: আগ-সিবাই, আগ-সুন্তাত ওয়া মাকানাতুহা, পৃ. ৪১৪-৪১৫: মুবাশুশিন হোসাইন, আহানীছে আহ্বাম আওয় ফুকাহায়ে ইয়াকু (ইসলামাবাদ : ইদারায়ে ভাহকীকাতে ইসলামী, ইন্টারন্যাশনাল ইসলামিক ইউনিভার্সিটি ইসলামাবাদ, ২০১৫খ্রি.), পৃ. ২৭৯-২৮০।

#### তয় পরিচেন্দ

## যুক্তিবাদী সমালোচনা

সংশয়-১ : রাস্ল (ছা.)-এর আনুগত্য কেবল তাঁর জীবদ্দশাতেই প্রযোজ্য।

সমকালীন মুগোর একজন লোক মুহাগ্মাদ ইবনু দীব শাহরের বলেন, রাস্ল (ছা.)-এর সুন্নাহ হ'ল ছাহানীদের জনা ৭ম শতাদীর সমাজবাবস্থার উপর প্রযোজা নীতিমালা। তাই একবিংশ শতাদীতে তা গ্রহণবোগা নর। সুতরাং মুসলিম উন্মাহর অগ্রগতি সাধন করতে চাইলে মরশাই রাস্তরধর্মী (Pragmatic) এবং চলমান সমাজবাবস্থার উপযোগী ব্যাখ্যা (Contextual Interpretation)-এর মাধ্যমে ইসলামের বিধানসমূহ ফেলে সাজতে হবে। বিলি জারও বলেন, কুরআনই হ'ল একমাত্র অহী, যা অপরিবর্তনীয়। আর হাদীত্র হ'ল মানবীয় ইজতিহাদের নাম। রাসুল (ছা.) ছিলেন প্রথম মুজতাহিল। হাদীত্র হ'ল তার মিজস্ব ইজতিহাদ, যা কালের বিবর্তনে পরিবর্তনীয়। বাজা এছাড়া বাজা আহ্মাদ হীন, জামাল বান্না প্রমুখণ্ড অনুরূপ মন্তব্য করেছেন।

#### পর্যালোচনা :

রাস্ল (ছা.)-এর জীবদ্দশায় তাঁর সুনাহ বলবং থাকা এবং তাঁর মৃত্যুর পর তা বাতিল হওয়ার এই অভিনব দাবী এতই অগ্রহণবোগ্য যে, এর সপক্ষে দ্রতম দলীলও নেই এবং সাধারণ যুক্তিবোধও তা সমর্থন করে না। নিরেট বস্তবাদী দৃষ্টিভঙ্গি প্রসূত এই দাবীর সাথে ইসলামের আর্থীদা-বিশাস, মূলনীতি ও কর্মধারার কোন সম্পর্ক নেই। নিমে এর জবাব উপস্থাপিত হ'ল।

২৭৮. মুহাম্মাদ দীব শাহতর, আল-কিতার ওয়াল কুরমোন : কিরামাহ মুখ্যান্তার পু. ৫৫০। ২৭৯, প্রাক্তক, পু. ৫৭১-৫৭২।

२४०. छ. ४। मिस ३ नाही दश्य, *आन-कृत्रआनिष्ठेन एसा ७वशपूर्य शक्नाम यूदार. शृं* २७०-२७३; ७. आनमाम याश्यम भूतवृत, *आन-सूत्रार आय-मानाविसार छता छेन्सुरा* नाहेमा आदिनम यूद्धार एसाय श्रीकार आन-हेसामिसार (आप्यान : माकन आ'नाम, २००५(६.), १, ३०८।

क, कृतव्याम ख भूमार भानवकाळित धना ५७१व जीनगनियाग हिमारन व्याचार প্রেরণ করেছেন। রাস্ল (ছা.) ছিলেন শেখনবী এবং ভার মুদ্রার মাধ্যমে অহী অবতরশের ধারা পরিসমাও হয়েছে। অতঃপর তার মাধামেই আয়াহ দীনের পূর্বতা যোষণা করেছেন। সূতরাং এই খীন নিছক রাসুণ (ছা.)-এর ব্যক্তিজীবদের জন্য কিংবা তাঁর সমকাণীন মানুযদের জন্য পূর্বাপ করা হয়নি: বরং তা ক্রিয়ামত পর্যন্ত অনাগত সমগ্র মানবজাতির জন্য পূর্ণাঙ্গ এবং অবধারিত করা হয়েছে। যেমন আল্লাহ বলেন, ﴿ وَيَنْكُمْ وَيِنْكُمْ وَيَنْكُمْ وَيَنْعُونُ وَيَنْكُمْ وَيَعْرُقُونُ وَيْعِلِي وَيْعِيْكُمْ وَيَعْلِيكُمْ وَيَعْلِقُونُ وَيُعْلِقُونُ وَيُعْلِقُونُ وَيُعْلِقُونُ وَيُعْلِقُونُ وَيْعِيلُونُ وَيْعِلِقُونُ وَيُعْلِقُونُ وَيَعْلِقُونُ وَيْعِلْمُ وَيَعْلِقُونُ وَالْمُعِلِقُونُ وَيَعْلِقُونُ وَالْمُؤْمِ وَيْعِلِقُونُ وَيْعِلِقُونُ وَيُعْلِقُونُ وَيْعِلِقُونُ وَيْعِيلُونُ وَيُعْلِقُونُ وَيُعْلِقُونُ وَيُعْلِقُونُ وَيْعِلِقُونُ والْمُونُ وَيُعْلِقُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَلِي مُنْ مِنْ مُنْ مُنْ مُونُ وَلِي مُنْ مُولِي وَلِي مُنْ مُونُ ولِي مُنْ مُونُ وَلِي مُنْ مُونُ وَلِي مُنْ مُونُ وَلِي مُنْ مُونُ وَلِي وَالْمُونُ وَلِي مُنْ مُنْ مُونُ وَلِي مُنْ مُونُ وَلِي مُنْ مُونُ وَلِي مُنْ مُونُ وَلِي مُنْ مُ مُنْ مُونُ وَلِي مُونُ وَلِي مُونُ وَلِي مُونُ وَلِي مُنْ مُنْ مُنْ مُونُ وَلِي مُنْ مُعْلِقُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَلِي مُنْ مُونُ وَلِي مُنْ مُونُ وَالْمُونُ وَلِي مُعْلِقُ وَلِمُ وَالْمُونُ وَلِي مُنْ مُونُ وَلِي مُونُ وَلِمُ وَالْمُونُ وَلِمُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُ जाक जामि ट्यामारमत कता وأَلْمَعْتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ الْإِسْلَامَ دِينًا তোমাদের দীনকে পূর্ণ করলাম এবং তোমাদের উপর আমার নেয়ামত সম্পূর্ণ করলাম এবং তোমানের জন্য দীন হিসেবে পছন্দ করলাম ইসলায়কে।'<sup>২৮)</sup> এই আয়াতসমূহে আল্লাহ কেবল ছাহাবীদেরকে সম্বোধন করেননি: বরং সমগ্র মানবজাতিকে উদ্দেশ্য করেছেন। ইবনুল কাইয়িম (৭৫২খ্রি.) বলেন, ১) ু قالوا: بل كان ذلك للصحابة فقط، قالوا الباطل، وخصصوا خطاب الله بدعوى كاذبة، إذ خطابه تعالى بالآيات التي ذكرها عموم لكل مسلم في ারাত পাদ । الأبد، ولزمهم مع هذه العظيمة أن دين الإسلام غير كامل عندنا বলে যে, এই সম্বোধন কেবল ছাহাবীদের জন্য, তাহ'লে এ কথা বাতিল। তারা আল্লাহর সংঘাধনকে সীমায়িত করেছে মিথ্যা দাবী তুলে। কেননা এ সকল আয়াভের মাধ্যমে আল্লাহ চিরকাল যত মুসলিম আসবে তাদের সকলকে সংঘাধন করেছেন। আর তাদের এই ভয়ংকর দাবী তাদের জন্য এটা বিশ্বাস করা আবশ্যক করে দেয় যে, ইসলাম আমাদের নিকট অপুর্ণাদ ধর্ম। <sup>১৯৮২</sup>

সূতরাং এই ধারণার কোন অবকাশ নেই যে, ইসলামী শরী'আত নির্দিষ্ট কোন জাতি বা যুগ কিংবা বিশেষ কোন পরিস্থিতির জন্য নাযিল করা হয়েছে।

খ. রাস্ল (ছা.) কেবল একজন শাসক ছিলেন না যে তাঁর আনুগতা কেবল তাঁর জীবনকাল পর্যন্ত সীমাবদ্ধ থাকবে; বরং তিনি ছিলেন আল্লাহর পক্ষ থেকে বার্তাবাহক। তিনি শাসক হিসাবে আনুগতা পাবার হকুনার নন, বরং একজন রাস্ল হিসাবে আনুগতা পাবার হকুনার। যদি তিনি কেবল শাসক হতেন, তবে তাঁর শাসনকাল শেষ হওয়া পর্যন্ত তাঁর আনুগতা সীমাবদ্ধ হওয়ার মুক্তি

২৮১, সুরা আল-মারিদা, আয়াত : ৩ |

২৮২ ইবনুল কাইয়িম, দুবভাছাক্রই ছাওয়াসক আল-মুন্নসালাহ, পৃ. ৫৭০।

গ্রহণযোগা ছিল। কিন্তু জিনি মেহেকু জনকল রাস্ল, সেহেকু জিনি মতনিদ্
গ্রহণযোগা ছিল। কিন্তু জিনি মেহেকু জনকল রাস্ল, সেহেকু জিনি মতনিদ্
মুসলিম উন্মাহ পৃথিনীতে বিদামান পানবে এবং মুহান্মান ছোঁ, তাঁ আনুগতোর
হিসাবে পরিপণিত হ'তে গাকলেন, ততদিন পর্যন্ত জিনি এই আনুগতোর
হিসাবে পরিপণিত হ'তে গাকলেন, ততদিন পর্যন্ত রিসালাতের পরিধি
অধিকারী থাকলেন। প্রথম প্রথম প্রথম পরিক রাস্লাই কিংবা কোন নির্দিষ্ট
কতটুকুই তিনি কি নির্দিয় কোন সময়সীমা পর্যন্ত রাস্লাই কিংবা কোন নির্দিষ্ট
জাতির অসলই এর উন্ধরে আলাহ বলেন, কিন্তুন
ভাতির অসলই এর উন্ধরে আলাহ বলেন, কিন্তুন
ভাতির আসলই এর উন্ধরে আলাহ বলেন, কিন্তুন
ভাতির আসলই এর উন্ধরে আলাহ বলেন।
ভিন্ত আর আমনা তেমাকে সমগ্র মানবজাতির জন্ম (জালাতের)
পুসংবাদদাতা ও (জাহালুমের) তয় প্রদর্শনকারী তিসাবে প্রেরণ করেছি।
ভাতিনি আরও বলেন, তিন্তুন নির্দ্দিশ্য তিনি আরও বলেন, তিনি আরও বলেন, তিনি আরও বলেন, তিনি আর বলেন, তিনি আরও বলেন তিনি আর বলিন তিনি আরও বলেন তিনি আর বলিন করেন তিনি আর বলিন তিনি আর

অন্যত্র তিনি বলেন। আনুর্টি নির্দানির ওপর ফুরকান নাফিল করেছেন যেন সে তিনি বরকতময় ফিনি জার বান্দার ওপর ফুরকান নাফিল করেছেন যেন সে বিশ্বজগতের জনা সতর্ককারী হতে পারে। "১০০ সমগ্র মানবজাতিকে উদ্দেশ্য করে তিনি বলেন। এই বান্দার তার দিন্দার নির্দানির করের প্রক্রে সভ্য সহকারে। স্তরাং তোমরা বিশ্বাস হাপন কর, তা তোমানের জন্য কল্যাণকর হবে। আর যদি অবিশ্বাস কর, তবে (মনে রেখ) নভোমতনে ও ভ্যাজনে যা কিছু আছে, সবই আলুাহুর। আরাহ সবজ্ঞ ও প্রজ্ঞাময়। তিন্দ্

এ আয়াতসমূহ স্পষ্টভাবে ঘোষণা করে যে, রাস্ল (ছা.) কেবল একটি জনগোষ্ঠীর জন্য নন, বরং সমগ্র মানবজাতির জন্য প্রেরিত হয়েছেন। আর তার রিসালাত নির্দিষ্ট একটি স্থান বা সময়ের মধ্যেও সীমাবদ্ধ নয়। বিশেষ করে সর্বশেষ আয়াতটিতে সকল মানবজাতিকে আহ্বান করা হয়েছে রাসূল (ছা.)-এর প্রতি ঈমান আনার জন্য। সূত্রাং কারো পক্ষে বলার সুযোগ নেই যে, রাস্ল (ছা.)-এর আনুগতা কেবল তার নিজের সমকালীন সময়ের



২৮৩, সুরা সাবা, আয়াত : ২৮।

২৮৪. সূরা আল-আ'রাক, আয়াত : ১৫৮।

২৮৫, সুরা আল-ফুরকুনি, আমাত । ১।

२५५, मृदा धान-मिना, घामाण : ১৭०।

कना श्रीराकाः वर्षः भकन पूर्णतं धवः भवन कृत्वतं गानुरात छलत छहे जामुगठा जगदिरार्ये रस्य यस ।

গ. মুহাম্মাদ (ছা.) ছিলেন সর্বশেষ রাসূল। তার পর আর কোন রাসূল আসবেন مَا كَانَ مُحَمَّدًا أَيَا أَخَدَ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ अा। बाहारि वानन मुशागाम एडागाएमत (कान नाडिना وخالتم النَّمَيِّينَ وكَانَ اللَّهُ بكُلِّ شَيْء عَلِيمًا পিতা নন: বরং তিনি অল্লাহ্র রাসূল ও শেষনবী। আল্লাহ সকল নিয়য়ে সমাক অবগত। '<sup>২৮৭</sup> অর্থাৎ মুহাম্মাদ (ছা.) নবীদের ধারাবাহিকতায় সর্বশেষ নবী। পূৰ্ববৰ্তী নবীগণ নিৰ্দিষ্ট জনগোষ্ঠী এবং নিৰ্দিষ্ট সময়ের জনা আগমন করেছিলেন। কিন্তু মুহাম্মাদ (ছা.)-এর পর ফেহেড়ু আর কোন নবী আসানেন না, সুতরাং তার রিসালত সকল সীমানা অতিক্রম করে সকল জাতি ও সময়ের জন্য প্রতিষ্ঠিত হয়েছে। রাসূল (ছা.) বলেন, محانت بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء، كلما هلك لبي خلفه نبي، وإنه لا نبي بعدي، وسيكون خلفاء ن ﴿ ﴿ وَ ﴿ أَمِهِ ﴿ 'বনু ইসরাইলের শবীগণ তাঁদের উদ্মাধ্যের শাসন করতেন। যখন কোন একজন নবী মারা যেতেন, তখন অন্য একজন নবী তাঁর স্থলাতিথিক হ'তেন। আর আমার পরে কোন নবী নেই। তবে অনেক খলীফা হবে। \*\*\*\* সূত্রাং যদি রাফুল (ছা.)-এর মৃত্যুর সাথে তার রিসালাতের পরিসমান্তি ঘটে, তবে মানুষ বিসালাতের হিদায়াভ থেকে বঞ্চিত হবে। সূতরাং কোন সন্দেহ নেই যে, ব্রাসূল (ছা.) কিয়ামত পর্যন্ত সকল মানুষের জন্য বাসূল। আর যদি তিনি সর্বযুপের নবী হন তবে এ কথা বলার আর সুযোগ থাকে না যে, ওাঁর সুনাহ আধুনিক যুগের জন্য প্রযোজ্য ময় কিংবা এই যুগের মুসলমানরা বাসুল (ছা.)-এর সুনাহ মানতে বাধ্য ময়।<sup>২৮৯</sup>

च. কুরআনই যদি একমাত্র অপরিবর্তনীয় অহী হয়, তবে সেই অপরিতনীয় অহি-ই রাস্ল (ছা.)-এর নিঃশর্ত আনুগতোর হুকুম দিয়েছে। স্তরাং কুরআনের হুকুমের মত সুনাহর হুকুম পালনও বলবং থাকবে। কেননা কুরআনের হুকুম কেবল মঞ্জা বা মদীনাবাসীদের জন্য নয়। এই হুকুম সমগ্র পৃথিবীবাসীর জন্য। যেমন আল্লাহ বলেন, ন্যা বিশ্বনি বিশ্বনি

২৮৭, সূরা আল-আহনাব, আয়াত : ৪০।

২৮৮, হুহীতুল বুখানী, হা/৩৪৫৫; ছহীহ বুসলিম, হা/১৮৪২।।

<sup>268.</sup> Taqi Usmani, The Authority of Sunnah, p. 61-65.

আনুগতা কর নামূলের। ''ভা' এই আয়াতে এবং অন্যানা বহু আয়াতে আয়াহর আনুগতা কর নামূলের। ''ভা' এই আয়াতে এবং অন্যানা বহু আয়াতে আয়াহর আনুগতার কর নামূলের। ''ভা' এই আয়াতে এবং অন্যানা বহু আয়াতে আয়াহর আনুগতার সাথে রাস্ভা (হা.) এর অনুগতার একরে জুড়ে লেয়া হয়েছে। আয়েতে একয়ি আলুগতারে রাদ প্রামী ধরা হয়, তবে অপরটিকে অস্থায়ী ধরে এক্ষেত্রে একয়ি আলুগতারে রাদি প্রামী ধরা হয়, তবে অপরটিকে অস্থায়ী ধরে লেয়ার সুযোগ নেই। কেলানা বুলআনে অন্যান আয়াহ একয় তার রাস্লের মাঝে এমন বিভাতনা নেয়াল তোলার বিশয়ে সতর্ক করেছে। আয়াহ কলেন, ৣয়য়য়র রাম্লের রাম্ভা নিয়য়র ভিত্র রাম্লা লালার ও তার রাস্লাগথের প্রতি অরিশাস করে এবং আলুহে ও তার রাস্লাগথের প্রতি অরিশাস করে এবং আলুহে ও তার রাস্লাগথের প্রতি আরিশাস করে এবং আলুহে ও তার রাস্লাগথের প্রতি কতক নবীকে অবিশ্বাস করি, আর এভাবে তারা মধাবার্তী একটা পথ অবলম্বন করতে চার। ওরাই হ'ল প্রকৃত কাফের। আর আমরা কাফেরদের জন্য অপমানজনক শান্তি প্রস্তুত করে রেখেছি।

সূতরাং আল্লাহ ও তার রাস্লের আনুগতোর মাঝে কোন পার্থকা করার সুযোগ নেই। কেননা যদি সামন্ত্রিক ও সীমিত হয় তবে উভয়ই হবে, যদি বিশ্বজনীন ও চিরস্থায়ী হয় তবে উভয়ই হবে। <sup>১৯২</sup> অর্থাৎ যদি হাদীহকে নীমিত সময়ের জনা মনে করা হয়, তবে কুরআনও সীমিত সময়ের জন্য প্রমাণিত হবে।

৩. রাস্ল (ছা.) যে আরবদের মাথে প্রেরিত হয়েছিলেন তারা আরবী ভাষা সম্পর্কে ভাল ধারণা রাখতেন। তারা কুরআনী বর্গনার ধরন সম্পর্কে অবগত ছিলেন। তারা অহী অবতরধের সময়কাল এবং প্রেক্ষাপটসমূহ সবকিছু স্বচক্ষে দেখেছেন। তারা সরাসরি রাস্ল (ছা.)-এর মুখ থেকেই কুরাআন জনেছেন। তারা কুরআনকে সঠিকভাবে বুঝার উপায়সমূহ খুব ভালভাবেই জানভেন। এতদসক্ত্বেও তারা কুরআন সম্পর্কে রাসুল (ছা.)-এর ব্যাখ্যা জানার মুখাপেক্ষী ছিল এবং তারা সেই ব্যাখ্যাকে শিরোধার্য হিলাবে গ্রহণ করতেন। সুতরাং এই



২৯০. সূরা আন-নিসা, আয়াত : ৫৯।

২৯১, সূরা আন-নিদা, আয়াত : ১৫০-১৫১।

২৯২, আবুল আলা মওদ্দী, সুনাতে প্রাস্থানর আইনগত মর্যাদা, বলানুবাদ : মুহাম্মাদ মুগা (ঢাকা : শতামী প্রকাশনী, ৫ম প্রকাশ : ২০১২খ্রি.), পু. ২৮৪।

রুগের একজন সাধারণ মানুষ কীভাবে ভাবতে পারে যে, তার জন্য রাসুল রুল।" (ছা.)-এর ব্যাখ্যার কোন প্রয়োজন নেই? অথচ সে ছাহারীদের মত আরবী (খন) ভাষা ও তার ধরন সম্পর্কে অভিজ্ঞ নয় এবং ছাহাবীদের মত রাস্ল (ছা.)-এর ওপর কুরআন নাযিল হওয়াও সে দেখে নিঃ সুতরাং ছাহানীগণ যদি স্নাসুল (ছা.)-এর ব্যাখ্যার মুখাপেক্ষী হয়ে থাকেন, তবে এই যুগের মানুধ আরও কত তুৰ বেশী মুখাপেক্ষী হ'তে পাৱে, তা কি বলার অপেক্ষা রাখে?<sup>১৯৬</sup>

 রাসূল (ছা.)-এর সুরাহও কুরআনের মত অপরিবর্তনীয় বিধান, যা মূলত আল্লাহরই প্রেরিত অহি। সুতরাং এতে কোন মানবীয় ইজতিহাদের সুযোগ নেই। এতে কোন প্রকার পরিবর্তন ও পরিবর্ধনের অধিকার কাউকে দেওয়া হয় নি। আল্লাহ বলেন, اللهِ 'আর আল্লাহ্র বাণীসমূহের কোন পরিবর্তনকারী নেই। اللهِ অন্যত্র আল্লাহ্ বলেন, اللهِ খাল্লাহ্র বাণীসমূহের কোন পরিবর্তন হয় না। "<sup>২৯৯</sup> তিনি আরও বলেন, "وَنَشْتُ كُلِمْتُ তোমার প্রতিপালকের বাণী সত্য ও ন্যায় (بَلْكَ صِلْغًا وَعَدْلًا لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِهِ ছারা পূর্ণ। তাঁর বাণীর পরিবর্তনকারী কেউ নেই। '<sup>১৯৬</sup>

ছ, রাসূল (ছা.)-এর এমন কোন সুন্নাহ নেই যা যুগের আবর্তনে পরিবর্তন করার প্রয়োজন রয়েছে; বরং স্থান-কাল-পাত্র ভেদে সর্বক্ষেত্রে তা ব্যবহার্য। প্রতিটি মুগ ও সময়ে তা সমানভাবে প্রযোজা। আর এজনাই ইসলাম পূর্ণাস জীবনবিধান' হিসাবে স্বীকৃত হয়েছে। প্রতিটি সুন্নাই এমন সার্বজনীনতা রাখে যে তা কোন যুগ ও সময়ের বন্ধনে বাঁধা যায় না। যেমন রাসূল (ছা.) বলেছেন যে, الناس إلى الله أتقعهم للناس मानूरवत भरवा সেই ব্যক্তি আল্লাহ্র নিকট অধিক প্রিয়পাত্র, যিনি মানুষের জন্য অধিক উপকারী। <sup>৪৯৭</sup> এখন প্রশ্ন হ'ল, রাস্ল (ছা.)-এর এই নির্দেশনা প্রাচীন যুগের বলে বর্তমান প্রেক্ষাপটে কি তা অগ্রহণযোগ্য ঘোষণা করতে হবে? কখনই নয়। সুতরাং কোন জ্ঞানসম্পন্ন ব্যক্তির পক্ষে এই চিন্তাধারা পোষণ করা সম্ভব নয় যে, সুনাহ কেবল প্রাথমিক যুগের জন্য প্রযোজা।

<sup>250.</sup> Taqi Usmani, The Authority of Sunnah, p. 65-66.

২৯৪. সূরা আল-আন আম, আয়াত : ৩৪।

২৯৫. সূরা ইউনুস, আমাত : ৬৪।

২৯৬, সুরা আল-আন'আম, আয়তে : ১১৫।

২৯৭. আত-ত্বারানী, আল-মূজামূছ *ছাগীর, হাচি-*৬১। নাছিসেনীন আল-আলবানী হানীছটিকে হাসাম বলেছেন।

# সংশয়-২ : হাদীছ প্রায়শই পরস্পরবিরোধী।

খাদীছের মাঝে অসংগ্য স্ববিরোধিতা দেখা যায়। অতএব তা কখ<sub>ৰত</sub> ইসলামী অহিনের ভিত্তি হ'তে পারে না। হাদীছ স্বস্বীকারকারীগণ প্রায়শই জ যুক্তি প্রদান করে গানেন। পাকিস্তানী লেখক গোলাস জিলানী বারক বংগন 'হাদীছসমূহ এতই পরস্পরবিরোধী যে, কিয়ামত পর্যন্ত তাতে আসল ত্র্পান সদ্ধান পাওয়া যাবে না। তবুও মোল্লারা চারিদিকে হৈ চৈ করছে এই বলে স श्मीष्ट् जालास्त जरी। 1204

#### পর্যালোচনা :

ক, কুরঝান ও হাদীছ উভয়ই আল্লাহুর প্রেরিত অহী হ'লে তার মধ্যে কোগাও কোন পরস্পরবিরোধিতা থাকতে পারে না এবং নেই-ও। যেমন আল্লাহ 🗈 يَّزُ كَانَ مِنْ عِنْكِ غَيْرِ اللَّهِ لُوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا ,व्याशास्त्र छारलाख़ करत्र बरलान 'আর যদি তা (কুরআন) আল্লাহ ছাড়া অন্য কারো পক্ষ থেকে হত, তর অবশ্যই তারা এতে অনেক বৈপরীত্য দেখতে পেত।<sup>১৯৯</sup> সুতরাং মূল ভিতার তথা কুরআনে অসংগতি থাকবে না, অথচ ব্যাখ্যায় পরস্পরবিরোধিতা থাকবে-এটা অসম্ভব। এজন্য ইবনু খুযায়মাহ (৩১১হি.) বলেন, او ك الدراك الا رِوِي عَنِ النِبِي صَلِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَلَيْتُانَ بَإَسْنَادَيْنَ صَحِيحِينَ مَتَضَادَانَا ءَ জামি রাসূল (ছা.) হ'তে বর্ণিত এমন দু'টি হালীছ সম্পর্কে জানি না যার সদদ ছহীহ অখচ পরস্পরবিরোধী। যার কাছে এমন কোন হাদীছ আছে, সে তা নিয়ে আসুক, আমি সামঞ্জসাবিধান করে দেব। <sup>১৯০৫</sup>

খ. হাদীছগ্রন্থসমূহ যারা অধ্যয়ন করেন, তারা জানেন যে, ফ্রযীলত, ভাদত-আখলাক, মুজিধাসমূহের বর্ণনা এবং জান্নাত-জাহানামের বর্ণনাস্থগিত



২৯৮, সোলাম জিলানী বারবু, *লো ইসলাম*, পৃ. ৩৮১: গৃহীত : আজুর রউফ খারানগরী, ছিয়ানাতে হাদীছ (ঝালানগর, নেপাগ) : জামিআ' দিরাজুল উলুম, ২য় প্রকাশ : ১৯৮৭ থ্রি.), ১ম বত, পু. ২১-২২।

২৯৯, সূরা আন-দিসা, আয়াত : ৮২।

৩০০: चड़ीय व्याम-रानामानी, व्याम-किरासाह की हेनसित विदसासाद, शृ. ७७२: हेर्द्रह छाणार, युकामामार देवनुष शानार, भृ. २५४ ।

হাদীছে কোন বৈপরীতা হয় मা। বাহ্যিক যে অম্প্রিক্তু হাদীছে বৈপরীতা দেখা যায় ভা কেবল আহকামগত হাদীছে। " আর এ বৈপরীতাসমূহ সমন্বরের জন্য মুদলিম বিছানগণ বছপ্রেই উল্যোগ নিয়েছেন এবং এ নিয়াে সতন্ত গ্রন্থ রচনা করেছেন। যেমন ইমাম শাক্ষের (২০৪ছি.) রচিত المالي المالية المال

গ. প্রশ্ন হ'ল, কোন জিনিসের মধ্যে বাহ্যিকভাবে পারশপরিক বৈপরীতা জনুজুত হ'লেই কি তা বাতিল ও অথপয়োগা প্রমাণিত হয়ং বিভিন্ন দেশের সর্বোচ্চ মর্থানাবান ঘোষিত বস্তু তথা আইন ও সংবিধান লক্ষ্যা করাল দেখা যায় যে, তাতে বহু ভুল ও স্ববিরোধিতা রয়েছে। এবন সে জনা কি পুরো আইন ও সংবিধানকে বাতিল ঘোষণা করা হয়ং প্রমনকি কুরআনেও প্রমন আয়াত অনেক রয়েছে যা বাহ্যত পরশপরবিরোধী মনে হয়। হাদীছ অস্বীকারকারীগণ কি সেগুলিও বাতিলযোগ্য মনে করেনং যেমন : কুরআনের এক আয়াতে বলা হয়েছে যে, الْمَا الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمِ الْمُ الله আমি তালের মুখসমূহে মোহর মেরে নেব, এবং তালের হাতসমূহ আয়ার সাথে কথা বলবে ও তালের পা-সমূহ সম্পর্কে সাক্ষ্য দেবে যা তারা অর্জন করাত। তার এই আয়াতে কিয়ামতের দিন মুখের উপর মোহর



৩০১, আব্দুস সাধার হাম্মাদ, *ছজিয়াতে হাদী*ছ (পাহোর : নারুস সালাম, ২০০৬মি.), পৃ. ৮৩,। ৩০২, সুৱা ইয়াসীন, আয়াত : ৬৫।

### **Compressed with PDF Compressor by DLM Infosoft**

১১০ হানীছ অন্ধিকারভারীদের সংশ্ব নির্দাণ ।।।

মেরে দেরনা কথা এসেছে। অপচ আনা আয়াতে বলা হয়েছে যে, মানুয়ের

যবান ভার বিরুদ্ধে সাক্ষী দেবে। আরাহ বলেন, কুল্লানী নুর্নার বিরুদ্ধে

১৮০০ চুর্নার বিরুদ্ধে সাক্ষী দেবে। আরাহ বলেন, কুল্লানী নুর্নার বিরুদ্ধে

১৮০০ চুর্নার বিরুদ্ধে সাক্ষী দেবে। আরাহ বলেন, কুল্লানী ক্রিল্ডানির হালের বিরুদ্ধে

হালক্রেণা ও তাদের পাওলো তারা যা করত, সে ব্যাপারে তাদের বিরুদ্ধে

হালক্রেণা ও তাদের পাওলো তারা যা করত, সে ব্যাপারে তাদের বিরুদ্ধে

মাক্ষা দেবে। তাল আরাই দুই আয়াত বাহাত প্রক্রপরাবিরোধী। এফবে এর

সাক্ষা দেবে। তাল আরাই দুই আয়াত বাহাত স্বান্থের সীমাবদ্ধ হল

অগ্রহণযোগা ঘোষণা করা যাবেই অবশাই নয়। মূলত মানুযের সীমাবদ্ধ হল

অগ্রহণযোগা ঘোষণা করা যাবেই অবশাই নয়। মূলত মানুযের সীমাবদ্ধ হল

অগ্রহণযোগা ঘোষণা করা থাকে ব্যাদীভের মধ্যে আলক সময় এমন বৈপত্তীত্ব

অনুত্ত হ'তে পারে। আর এই বৈপরীতা পুরীকরণে মুহান্দিছ বিবানগণ কর্

মীতিমালা অবলমন করে থাকেন। যেমন:

(১) কোন কোন বৈপরীতা সাধারণ ব্যাখ্যার সাহায্যে দূর বনা সন্তন্ম ঘেনন : একটি হালছে এসেছে যে, المرازي ولا طرق لا 'কোন বোগ নংক্রাণ নেই, কোন বন্ধ-অন্তন্ত কিছু নেই।'' অপর হালছে এসেছে, والمرازية والمراز

৩০৩, সূরা আন-মূর, জায়াত : ২৪।

৩০৪, নবীকুল কুমানী, যা/৫৭৭২, ৫৭৭৬।

৩০৫. মুদদাদ আহমাদ, হা/৯৭২২, হালীছ ছহাঁহ।

৩০৬, ছহীহুদ বুদারী, হা/৫৭৭৪।

৩০৭, ছর্মীহুদ বুহারী, হা/৫৭৭০।

111

বানিয়েছেন। সূতরাং ঐ ক্ষতি থেকে বেঁচে থাক যা অন্যের রোগের কারণে সৃষ্টি হয়।

- (২) কথনও দু'টি পরস্পরবিরোধী হাদীছের মধ্যে একটির সনদ শক্তিশালী হয়, অপরটির দুর্বল হয়। সেক্ষেরো যদক হাদীছটি আমল অযোগ্য হয়ে যায়। তথন আর কোন বৈপরীতা থাকে না।
- (৩) কখনও দু'টি বাহাত বিরোধী মনে হ'লেও শরী'আতে দু'টি হাদীছের উপরই আমল করা বৈধ। জনগণের সুবিধার্দে রাসূল (ছা.) দু'টি আমলকে জায়েয করেছেন। যেমন: একটি হাদীছে এসেছে দে, রাসূল (ছা.) গ্রীমিলনের পর হালাতের ন্যায় অযু করতেন। কিন্তু অপর হাদীছে এসেছে রাসূল (হা.) পানিতে হাত না লাগিয়েই ঘুমিয়ে পড়তেন।
- (৪) কথনও এমন বৈপরীতা লক্ষ্য করা যায় যা ক্ষেত্রবিশেষে দুটিই আমলবোগা। যেমন: একবার রাস্ল (ছা.) এক কওমের আবর্জনার স্থলে দাঁড়িয়ে প্রস্রাব করলেন। ১১১ অথচ অন্য হাদীছে আয়েশা (য়া.) বলেন যে, রাসূল (ছা.) কথনও দাঁড়িয়ে প্রস্রাব করেন নি। ১৯১ এই দুটি হাদীছের মাঝে সমন্থয় এভাবে করা হয় যে, রাসূল (ছা.) নিজ গৃহে কথনও দাঁড়িয়ে প্রসাব করতেন না যেমনটি আয়েশা (য়া.) বর্ণনা করেছেন। কিন্তু অপর হাদীছে রাসূল (ছা.) এমন একটি স্থানে ছিলেন যেনানে বসে প্রস্রাব করার অবস্থা ছিল না, বরং ভাতে অপবিত্রতা লেগে যেতে পারত অথবা রাসূল (ছা.)-এর অন্য কোন সমস্যা ছিল, যে কারণে তিনি বসতে পারেননি। এমন অবস্থা কারো হ'লে সে দাঁড়িয়ে প্রস্রাব করতে পারে।
- (৫) যদি বিপরীতার্ধক দু'টি হাদীছের মধ্যে কোনটি আগের এবং কোনটি পরের হকুম তা জানা যায়, তবে প্রথম হকুমটি মানস্থ বা রহিত হিসাবে ধর্তব্য হবে এবং দ্বিতীয়টির ওপর আমল করতে হবে। তিনটি নিক থেকে হাদীছ মানস্থ বা রহিতকরণ সাব্যস্ত হয়। (ক) রাস্ল (ছা.) নিজেই সপইভাবে জানিয়ে দেবেন। যেমন তিনি কবর যিয়ায়ত সম্পর্কে বলেছেন, 'আমি তোমাদেরকে প্রথমে কবর যিয়ায়ত থেকে নিষেধ করেছিলাম। এখন তোমাদেরকে যিয়ায়তের অনুমতি দিছিছ। কেননা এথেকে আপেরাতের কথা



৩০৮, ইবনুহ हानार, युकानायार देवतुह शंगार, जु. २৮৪-२৮०।

७०%. वशीएम दुशसी, श्री२५४।

৩১০. *সুমান ইবনু মাজাহ*, হা/৫৮১, সনদ ছহীহ।

৩১১. হুর্থাহল বুখার্নী, হা/২৪৭১।

৩১২, সুনানুত ভিন্নমিয়ী, হা/১২, মনদ ছহীহ।

শারণ হয়। <sup>১৯০</sup> (খ) ছাহানী নিজেই স্পৃষ্ট করে দেবেন। যেমন জাবির (রা.) বর্ণনা করেন যে, রাসুল (ছা.)-এর শেষ আমল ছিল তিনি আগুনে পাকানো জানিস খাওখার পর অয় করছেন না । <sup>১৯৪</sup> (গ) ঐতিহাসিক বাস্তবতা থেকে অর্নণত হ'তে পারা। যেমন : শালান ইবনু আওস (রা.) বর্ণনা করেন যে, রাসুল (ছা.) বলেতেন, শিলা যে নেয় এবং শিলা যে করায় উত্তরের ছিয়াম নুষ্ট হয়ে যায়। <sup>১৯৪</sup> কিম ইবনু আকাস (রা.) প্রপর হানীছে রাজন যে, রাসুল (ছা.) ইহরাম অনহায় এবং ছিয়াম অবস্থায় শিলা লাগিয়েজেন। <sup>১৯৯</sup> এই হানীছে ইবনু আকাস (রা.) থেছেও বিদায় হজে রাসুল (ছা.)-এর সাথে ছিলেন এবং শালাস ইবনু আওস (রা.)-এর কর্ণনা মন্ধা বিজয়ের সময়কালের প্রমাণিত হয়, সেহেতু ইবনু আকাস (রা.)-এর বর্ণনাটি নাসিখ বা রহিত্রকারী এবং শালাস ইবনু আওস (রা.)-এর বর্ণনাটি মানস্থ বা রহিত্রকারী এবং শালাস ইবনু আওস (রা.)-এর বর্ণনাটি মানস্থ বা রহিত্

- (৬) যদি নাসথের বিষয়টিও পরিদার না বোথা যায়, সেক্টের বে কোন একটি হুকুমকে 'তারজীহ' বা অগ্রাধিকারদানের কিন্তু নাঁতি রতাছে। যেমন : (क) সনদের জিন্তিতে অগ্রাধিকার। (খ) মতন বা বিষয়বন্তর ভিত্তিতে আর্মিকার (গ) باعتبار المدلول বা মর্মার্থের ভিন্তিতে অ্যাধিকার। (খ) باعتبار المدلول বা পারিপার্থিকতা ও প্রাস্কিকতার ভিন্তিতে অগ্রাধিকার। মুহাম্বিছ বিশ্বানগণ অগ্রাধিকার প্রদানের এরূপ প্রায় ৫০টি সন্থাবা দিক উল্লেখ করেছেন।
- (৭) ব্যাখ্যা, সমন্ধর্মকরণ, রহিতকরণ ও অ্যাধিকার প্রদানের এই নীতিকলো অবস্থনের পরও যদি কোন হাদীছন্বরের মাঝে বৈপরীতা দূর না করা যায়, সেকেত্রে উভয় হাদীছের ওপর আমল মুলতবী রাখতে হবে, যতভগ না তার কোন ব্যাখ্যা না জানা যায়। আর এটি ঘটার সন্ধাবনা অতি বিরল। <sup>654</sup>
- য়. ইসলামী শরী আতের ইতিহাস সম্পর্কে অবগত ব্যক্তিমাত্রেই জানেন বে,
  শারঈ বিধানগুলো নয় একই সাথে মানুষের জন্য আরোপ করা হয় নিঃ বরং
  ধীরে ধীরে বিভিন্ন অবস্থার প্রেক্ষিতে এ সকল বিধান নাবিল হয়েছে এবং পূর্ণতা



০১৩, ছহীহ মুদানিম, হা/৯ ৭৬-৯৭৭।

०১৪. जुनाम धानी मास्मि, श/১%२, लगन इहीए।

०১৫. जुनाम व्यामी माधिम, श/२७५৯, जनम इशिए।

৩১৬, ছহাঁছদ বুনারী, হা/১৯৩৮-১৯৩৯।

৩১৭, সু, আশ-শাওকানী, *ইরশাদুল ফুডুল*, ২৪ খণ্ড, ২৫৭-২৭৩; ড, সুংফ্রী ইবনু মুহাম্মাদ আম-যুগাইব, আভ-ভা*'আরুম ফিল হানী*ছ পূ, ৩১৯-৩৮২।

লাভ করেছে। আর ধারাবাহিকভাবে যার গঠনকার্য সম্পন্ন হয়, তার ওপর ক্রমণ্ড বৈপরীত্য বা হবিরোধিতার চ্কুম প্রদান করা যায় না।

৪. বিপরীতমুখী হাদীছসমূহের পরিমাণও এত সম্র যে পরিসংখ্যানে তা এক হাজার হাদীছের মধ্যে একটি হ'তে পারে। সুতরাং কোন বিবেকসম্পন্ন ব্যক্তির পক্ষে এই অতি স্বল্প ব্যক্তিক্রমের কারণে পুরো হাদীছের বিশাল ভাগারকে অস্বীকার করা কি যুক্তিসঙ্গত হ'তে পারে? ভাছাড়া বিপরীতনুখী হাদীছগুলোর কারণে বৈপরীতাহীন হাদীছ পরিজ্ঞাণ করার দাবীও নেহারোত মুর্যভার পরিচায়ক।

## সংশয়-৩ : হাদীছ প্রায়শই বিবেক ও যুক্তিবিরোধী।

113

হাদীছ অস্বীকারকারীদের দাবী হ'ল, অনেক হাদীছ রয়েছে স্বাভাবিক মানবীয় বিবেক-বৃদ্ধির বিরোধী। ইসলাম বিবেকসমত ধর্ম। অতএব বিবেকবিরুদ্ধ এ সকল হাদীছ গ্রহণযোগ্য হ'তে পারে না। হাদীছের প্রতি সন্দেহবাদী কিছু ব্যক্তিও অনুরূপ ধারণা করেন যে, হাদীছের সদদ ছহীহ হ'লেও মতন যদি বিবেকবিরক্ষ হয়, তবে তা গ্রহণযোগ্য নয়। সুতরাং সকল হাদীছকে আকুল দিয়ে যাচাই করতে হবে। এ দৃষ্টিকোণ থেকে ভারা ছহীহ বুবারী ও ছহীহ মুসলিমেরও অনেক হাদীছ অম্বীকার করেন। তারা রাসূল (ছা.)-এর মু'জিয়াসমূহ, তার যাদুগ্রস্থ হওয়া, কবরের আয়াব, শাফা'আতসহ वह शास्त्रवी विषय अर्थीकात करतन । छाँवा वरशन, يأحذ بنص الكتاب وبدليل আমরা কেবল কিতাব থেকে এবং আব্বল বা বিবেক থেকে দলীল গ্রহণ করব।"<sup>১১৮</sup> অতীতে মু'তাযিলাগণ এই যুক্তি পেশ করে বিশেষত অনুশোর জ্ঞান বিষয়ক হাদীছসমূহ অস্বীকার করেছিল এবং বর্তমানেও হাদীছ অস্বীকারকারীদের অধিকাংশই এই যুক্তি অবলম্বন করেন। মিসরীয় বিদ্বান মুহাম্মাদ আল-গায্যালী (১৯১৭-১৯৯৬খ্রি.) তার প্রসিদ্ধ 'ফিকছুস সীরাহ' এছের গুরুতে 'কিতাবুল ফিতান' সম্পর্কিত সকল হাদীছ অশ্বীকার করেছেন। তিনি ঈসা (আ.)-এর অবতরণ, কবরের আযাবও তিনি স্বীকার করেন নাঃ অথচ ছহীহ বুখারীতে ভা বর্ণিত হয়েছে। তাঁর বক্তবা হ'ল, نو أعرضت عن أحاديث أخرى توصف بالصحة؛ لألها– في قهمي لدين الله، وسياسة





৩১৮, মাহমূদ আৰু রাইয়াহ, আফওয়াউদ আলাস সুদ্রাহ আদ-দাবাতিয়াহ, পু. ৩৫১।

এছাড়া আমি অন্যান্য কিছু হাদীছও الدعوة - لم تنسحم مع السياق العام পরিত্যাগ করেছি, যা কিনা ছহীহ বলে কথিত। কেননা আল্লাহ্র শ্বীন এবং দাওয়াতী কৌশলসমূহ সম্পর্কে এ সকল হালীছ আমার বুঝ মোতাবেক সাধায়ণ পারিপার্শিকভার সাথে যোটেই সন্ধতিপূর্ণ নয়।' <sup>০০৯</sup>

### भर्यारणाच्ना :

প্রথমেই জানা প্রয়োজন যে, রাসূল (ছা.) হ'তে বর্ণিত হাদীছকে নিরংকুশভাবে আকুল তথা বুদ্ধি-বিধেক দিয়ে বিচার করার শীতি প্রাথমিক যুগের বিদ'আতী দলগুলো কর্তৃক উদ্রাবিত। এই নীতি সর্বযুগে নবী-রাসৃপদেরকে অস্বীকারকারী কাকের ও মুশারিকদের অনুসূত নীতি। ইবনুল معارضة أمر الرسل أو خبرهم بالمعقولات إنما هي ,বালন (१৫২ছি طريقة الكفار، .... ومن تأمل معارضة المشركين للرسل بالعقول وجدها নাস্লাগণ এবং ভাদের প্রদন্ত সংবাদসমূহকে বুদ্ধি-বিবেক দ্বারা প্রতিরোধের চেষ্টা, এটি কাফেরদের অনুসূত পথ। যদি কেউ রাস্লদের বিরোধিতায় মুশরিকদের বুদ্ধি-বিবেক বাবহার সম্পর্কে গবেষণা করে, তবে তা জাহমিয়া (নব্য বুদ্ধিবাদী দল)-দের থেকে অধিকতর শক্তিশালী পাবে ৷<sup>•১২০</sup> ইবনু আবীল ইয (৭৯২হি.) বলেন, إبلاع أرباب البدع بالإدام والإدام البدع البدع الإدام والإدام البدع البدع বরং প্রতিটি বিদ'লাতী দল يعرض النصوص على يدعته، وما ظنه معقولا শরী'আতের নহসমূহ (কুরআন ও হাদীছ)- কে তাদের বিদ'আতী পথ ও মতের উপর স্থাপন করে, যাকে তারা বিবেকসম্মত ধারণা করে (অভঃপর যা বিবেকসম্মত মনে হয় তা গ্রহণ করে, আর যা বিবেকবিরুদ্ধ মনে হয়, তা বর্জন

৩২০. ইবনুদ কাইরিম, মুবভাছারাছ ছাওয়ান্দি আল-মুরসালাহ, পু. ১২৪।





৩১৯. মুহাম্মাদ আল-গাব্যালী, ফিক্সে সীরাহ (দামিশক : দাবন্দা কলম, ১৪২৭ছি.), পু. ১২-১৪। বুরুজনক হ'লেও সত্য যে খাদীছ অস্বীকারকারীদের মত আধুনিক বুলে কিছুসংখ্যক ইস্পামপন্থী বিধানও হাদীখ্যক বেওয়ায়েত হারা বাচাইত্রের পরিবর্তে আকুল ব্যবহারের পক্ষে অবস্থান নিয়েছেন। তবে একেন্দ্রে তারা 'নিরায়াত', 'তাফারুহ' 'বাহ যওক' বা বিশেষ কটিবোধ প্রভৃতি শব্দ ব্যবহার করলেও তা আকুপকেই নির্দেশ করে। আয়ুল আলা মঙলুলী (১৯৭৯ব্রি.), আমীন আহ্নান ইছলাহী (১৯৯৭ব্রি.) প্রমূখের নাম वारकता ठेत्वरस्योगः। त. वातून व्याणा मध्यूमी, *ठारुशेमा*त, ४म वंद, नृ. ७७५, वारीन वारमान देख्नाही, *भावानी कामान्द्रत शमीष*, पू. ৯১-৯২, ৯৯: ग्रहापान ইসমাইল সাগার্থী, হজিয়াতে হাদীছ, পু. ১৪৯-১৫২)।

115

করে)। <sup>৫২১</sup> অনুরপভাবে আশ-শাত্ত্বী (৭৯০ছি.)-ও উল্লেখ করেছেন, ঠাই কলেত্বি করেছেন করেছেন করেছেন করেছেন করেছেন করেছেন কলেত্বি করেছেন করিছেন করেছেন করেছেন করেছেন করেছেন করেছেন করেছেন করেছেন করিছেন করিছেন করিছেন করিছেন করেছেন কর

সূতরাং বিদ্যানদের এ সকল বজন্য থেকে প্রতীয়মান হয় যে, হানীছ গ্রহণ ও বর্জনে আবুল বা বৃদ্ধিবৃত্তিকে চূড়ান্ত মানদত্তে পরিণত করা মুগে মুগে বিদ'আতী দলসমূহের অনুসূত নীতি। সূতরাং বর্তমান মুগেও যারা এই দানী তুলেছেন, তারা কোন না কোন সূত্রে এই দলসমূহের উত্তরস্রীর ভূমিকা পালন করছেন। নিমে ভাদের যুক্তিসমূহ খন্তন করা হ'ল।

ক. নিঃসন্দেহে ইসলাম হ'ল ফিডরাডী বা প্রাকৃতিক নিয়ম সন্মত ধর্ম, যার সকল আইন ও বিধান মানুষের স্বাভাবিক ও সুস্থ বুদ্ধির অনুকৃলে। যে হীনের নিয়ম-কান্নসমূহ বিবেকবিরোধী, তা কখনও প্রাকৃতিক ধর্ম নয় বরং মনগড়া, কপোলকল্পিত ধর্ম। ফলে কেবল ইসলামের বিধানসমূহই নয়, বরং তার সকল চিন্তাধারাই বিবেকসন্মত। শরী'আতের সাথে সাথে ইসলাম তাই বুদ্ধিবৃত্তিকেও গুরুত্ব দিয়েছে। পরিত্র কুরআনের বারবার মানুষকে চিন্তা-গবেষণার জন্য আহ্বান জানানো হয়েছে এবং জানী ব্যক্তিদেরকে বিশেষ ওরত্ব দিয়েছে। কিন্তু এতদসত্বেও কখনও কখনও মানুষের বিবেক এবং অহীর মাঝে বাহ্যিক বিরোধ পরিলক্ষিত হয়। এর পেছনে যে কারণ তা হ'ল, আল্লাহ মানুষকে জান ও তথ্য লাভের জন্য যে সকল মাধাম দান করেছেন, তার প্রতিটির নিজস্ব একটি গঙি রয়েছে এবং এই গঙির মধ্যকার বিষয়বস্তুই কেবল সে ধারণ করতে পারে। ফলে তার গঙির বাইরে এই মাধ্যমগুলো আর কার্যকর থাকে না। এই মাধ্যমগুলোর প্রথমটি হ'ল, প্রক্রের (The Five Senses)। এই জান কম-বেশী পৃথিবীর সকল প্রাণীকৃলকে আল্লাহ দান করেছেন, যা দ্বারা নৈদন্দিন সকল কর্ম সম্পাদিত হয়। কিন্তু এখানেই আল্লাই জ্ঞানের সীমানা নির্ধারণ করে





৩২১, ইবনু আবিল ইয*় শার্ক্য আন্দ্রীনাহ আত-তাহাতিয়াহ*, পৃ. ৩৫৪। ৩২২, আশ-শাত্রিবী, *আল-ই'তিছাম*, ২য় শহ, পৃ. ৮৭২।

দেননিং বরং দিতীয় পর্যায়ে পঞ্চল্ডো বহির্ভূত অপর এক মাধ্যম দান করেছেন, আর তা হ'ল আবৃল বা বৃদ্ধিবৃত্তি (Intellect)। একো মাঠন্ডেয়ও বলা হয়। এই পর্যায়ের জানই মানুযার অন্যান্য সকল প্রাণী পেকে আলাদা করে দিয়েছে। আর এর মাধ্যমেই সে পৃথিনীর যাবতীয় জ্ঞান-কিজানের জগতে পরিস্তমণ করতে পারে। কিন্তু এই আকুপেরও একটি নির্দিষ্ট দতি রমেছে, যার মধ্যকার স্বাকিছুকে সে আয়প্ত করতে পারে। কিন্তু তার বাইরে সে আর কর্মক্ষম থাকে না। কর্ম এখানেও আলাহ জানের সীমানা নির্ধারণ করে দেননি। কাং এই ভূতীয় পর্যায়ের জনা আলাহ জানলাতের অপর একটি মাধ্যম দান করেছেন। আর তা হ'ল জহী (Revelation)। আর এটি মানুষের জনা ভানের চূড়ান্ত সীমানা হিসাবে পরিমণিত। আর এটিই হ'ল সেই স্থান, যেখানে এমে একজন মুমিন ব্যক্তি এবং একজন ইমানহীন ব্যক্তির নাবে পার্থহারেখা সূচিত হয়। একজন মুমিনের ইমানের স্থীকৃতি বান্তবারিত হয় অহীয় জানের নিকট নিঃশর্জ আত্মসমার্পণের মাধ্যমে।

এখানে কয়েকটি বিষয় অনুধাবন করা প্রয়োজন তা হ'ল, প্রথমত, আকুলের সাথে অহীর জ্ঞান কখনই সমতুলা নয়। কেননা একটি হ'ল সনীম জ্ঞান, অপরটি হ'ল চূড়ান্ত জ্ঞান। যেখানে আকুল বা বুদ্ধিবৃত্তির সীমানা শেষ হয়ে যায়, ঠিক সেখান থেকে অহীর সীমানা খক হয়। সুতরাং যে পর্যায়ে এসে আমতা অহীর জ্ঞানের মুখাপেক্ষী হয়ে পড়ি সেখানে বৃদ্ধিবৃত্তির কোন অনুপ্রবেশ নেই এবং তা ব্যবহার করতে চাওয়াই হ'ল নির্বৃদ্ধিতার কাজ। যদিও এব অর্থ



৩২৩ পরির কুরআদের মানবার জ্ঞানের এই ধারাবাহিকতা চমহকারগ্রাবে হুটে উটেছে।
বেমন আল্লাহ বলেন, ঠি এটি বৈ বিষয়ে তোমার কোন জ্ঞান নেই তার পিছে পজে না।
নিক্তাই কান, চোপ ও হুদর প্রত্যেকটির বিষয়ে তোমার। (কি্য়ামতের দিন) জিল্লাদিত
হবে (স্থা বনী ইসরাদিল, আয়াত : ৩৬)। এখানে জ্ঞানের মাধ্যম হিসাবে
ধারাবাহিতভাবে উল্লেখ করা হয়েছে- শ্রুবণ (বিশ্বত মাজির করের স্বারান), দর্শন
(অভিজ্ঞতা) ও অভ্যকরণ (কুছিব্রি)। এই তিনটি উৎসই মূলত মানবার জ্ঞান তেরী
করে। আস-সিবাদ (১৯৫৬রি) এর ব্যাখায়া বলেন, ইসলামে তিনটি উপায়ে জ্ঞান
অর্জন করা যায়- (১) বিশ্বত স্কোর স্বানাদ, যা সংবাদনাতার সতারাদিতার জারণ
শ্রোতা নিভিত্তারে বিশ্বাস করে। মেনন আল্লাধ্র কিতাব এবং বাস্থা (য়া)-এর
সূমাহ। (২) প্রতাক্ষ অভিজ্ঞতা, যার যথাগতা পরীক্ষা-নিরীকার মাধামে নিভিত্
হয়েছে। (৩) বুদ্ধিমরা ব্যবহারের মাধ্যমে অলিভ জ্ঞান, যে বিষয়ে কোন বিশ্বত স্কারা
সংবাদণ নেই কিবা প্রতাক অভিজ্ঞতাও নেই। মৃ. আস-সিবাদি, আস-সূমাত ওল
মাকানাত্র্য, প্. ৩৫।

নয় যে, এক্ষেত্রে আকুল ব্যবহার করা অর্থহীন। কিন্তু তা হ'তে হবে তার নিজস্ব গণ্ডি ও সীমারেখার মধ্যে।

ছিতীয়ত, প্রাকৃতিক বিজ্ঞানসহ যে সকল আকুলী বা বৃদ্ধিবৃত্তিক জ্ঞান
রয়েছে, তা সীমাহীন নয়, বরং তা 'যারী' বা প্রবল ধারণার ওপর ভিত্রিনীল, যা
ভূল বা সঠিক উত্যাই হওয়ার সম্ভাবনা রাখে। সুডরাং অহার অকটো এবং
চূড়ান্ত জ্ঞানকে পরীক্ষা করার জনা প্রবল ধারণাভিত্রিক জ্ঞানকে কোনভাবেই
মানদহু হিসাবে বাবহার করা যায় না। বেননা আকুল বা বৃদ্ধিবৃত্তির জনা এমন
কোন ধরাবাধা নীতি নেই, যার সাহায়ে সভা বা মিধ্যা চূড়ান্তভাবে পার্থক্য
করা সম্ভব।

তৃতীয়ত, আকুল এবং অহী উত্যাই মানুষের হেদায়েত বা পথনির্দেশ লাভের জন্য দু'টি মাধ্যম। এই দৃষ্টিকোণ থেকে উত্যাই পরস্পরের সহযোগী। অতএব উত্তরে মাঝে যদি কোন হন্দ দেখা দেয়, তবে তা নিশ্চিতভাবে মৌলিক ছন্দ নয়, বরং বাহ্যিক। এজনা প্রথমে আকুল এবং অহীর মাঝে সমন্বয়ের চেষ্টা চালাতে হবে। কিন্তু যদি সমন্বয় করা সম্ভব না হয়, তবে একটিকে প্রাধান্য দিতে হবে। অর্থাৎ সেটি হ'ল অহী। কেননা আকুল হ'ল 'যান্নী' বা প্রবল ধারণানির্ভর জ্ঞান এবং অহী হ'ল 'কাতৃট্ন' বা অকাট্য জ্ঞান। "

আকুল এবং অহী'র পার্থকা সম্পর্কে এই মৌলিক বিষয়টি মাথায় রেখেই ইসলামী শরী'আতের বিধি-বিধানসমূহকে যাচাই করতে হবে। কেননা যে সকল ছহীহ হাদীছের সমালোচনা করা হয়েছে, তার অধিকাংশই এই কারণে যে, হাদীছ অস্বীকারকারীদের নিকট তা বাহ্যিকভাবে আকুল বা আধুনিক বিজ্ঞানের খেলাফ প্রতীয়মান হয়। যদিও বাভবতায় তা মূলত অগভীর চিন্তাধারা এবং আকুলের অপব্যবহার করারই ফলপ্রেডি। তারা এফেত্রে মৌলিক যে তুলটি করেন তা হ'ল, অহী এবং আকুলকে তারা সমমর্যাদার হানে বসিয়ে থাকেন কিংবা অহীর জ্ঞানের ওপর আকুলকেই অধিকতর প্রাথান্য দিয়ে থাকেন।

 মৃহাদ্দিছগণ হাদীছের পরীক্ষা-নিরীক্ষার জন্য আকুলের সর্বোচ্চ ব্যবহার করেছেন, তবে তা যথারীতি নিজস্ব সীমারেশার মধ্যে। আল্র রহমান আল-





৩২৪, ড. মুহাম্মান আকরাম ওয়ারাক, মুজুনে হাদীছ পর জানীন যেহেন কী ইপকালাত (ওজরানওয়ালা : পরী'আহ একাডেমী, ২য় প্রকাশ : ২০১৬খি.), পৃ. ৪০৯-৪১১। এ বিষয়ে বিশেষজ্ঞাবে পাঠা হ'ল ছবনু ভায়মিয়া (৭২৮ছি.) রচিত গ্রন্থ নিন্দ্র المغل والغل والغل ধা ১০ বাঙে সনাও হয়েছে।

মু'আল্লিমী (১৯৬৬নি.) বলেন, হাদীছের তন্ধাতদ্ধি যাচাইয়ের সময় চারটি স্থানে মুহাদিছপণ আকুলের ন্যবহার করেছেন।<sup>১৯৫</sup> সপা :

চানীছ অস্বীবানকারীদের সংলয় নিয়সন

- (১) হালীছটি শ্রবণ না অনগত হওয়ার সময়। এসময় তারা হালীছ বর্ণনাকারীর ভৌগলিক অনস্থান, নয়ন, বুজিশৃতিক সক্ষমতা স্বানিক্ত যাচাই কারেন অর্থাৎ তিনি সঠিকভাবে হালীছটি শ্রবণ করেছেন কিলা তা লিভিত না হওয়া পর্যন্ত তার হালীছ গ্রহণ করা হয় না। 'মুরসাল' ও 'তাললীস' এফেরে হওয়া পর্যন্ত তার হালীছ গ্রহণ করা হয় না। 'মুরসাল' ও 'চাললীস' এফেরে বড় মু'টি উদাহরণ। অর্থাৎ ফর্ননাকারী য়ত বড় পরিত ও নির্ভরমোগ্যই হন না কেন, যদি সঠিকভাবে শ্রবণ করেছেন বলে নিভিত্তারে প্রমাণিত্ত না হয়, তরে তার হালীছ অমহণযোগ্য হয়।
- (২) হাদীছটি বর্ণনাকালে। এই পর্যায়ে ভারা বর্ণনাকারী করেকটি গুল অনুসন্ধান করেন। যেমন : (ক) মুসলিম হওয়া। (গ) বয়ঃপ্রাপ্তি। (গ) বুছিসম্পর্কা। (গ) সভাবাদিতা ও ন্যায়পরায়ণতা। (গ) মেধা বা সংরক্ষ ক্ষমতা গুড়তি।
- (৩) বর্ণনাঝারীদের ওপর হকুম আরোপ কররে সময়। এই পর্যায়ে ভারা বর্ণনাঝারীদের বর্ণনাসমূহের মধ্যে পারত্পরিক তুলনা করেন। যদি এমন হয় য়ে, কোন বর্ণনাঝারীর বর্ণনা অপর বর্ণনাঝারীদের সাথে বৈপরীতাপূর্ণ হছে, সেকেরে ভারা ঐ একক বর্ণনাঝারীকে 'মুনকার', 'মুযতারিব' হিসাবে চিহ্নিত করেন। এভাবে ভারা বর্ণনাঝারীদের বর্ণিত প্রতিটি হালীছ শুটিয়ে দেখেন এবং বৈপরীতা অনুসন্ধান করেন।
- (৪) হাদীছের ওপর ভদ্ধান্তদ্ধির হকুম আরোপ করার সময়। এ
  পর্যায়ে তারা দেখেন যে, হাদীছের বিষয়বদ্ধ স্বতঃসিদ্ধ বিবেকের বিরোধী কি
  না। কেননা বিবেকের বিরোধিতা হাদীছ জাল হওয়ার অন্যতম নিদর্শন।

  যেমন ইবনু হাজার আল-আসকালানী (৮৫২ছি) হাদীছ জাল হওয়ার
  আলামতসমূহ উল্লেখ করতে গিয়ে বলেন, الله المنظل و لا يقبل المنظل و لا يقبل أو يال 'হাদীছটি এমন বিবেকবিরোধী হয়, য়া কোন ব্যাখ্যার অবকাল রাখে
  না।

  সংগ্রা

7. 3201





৩২৫, আদুর রহমান আল-মু'আল্লিমী, *আল-আমওয়ারকে কাশিকাহ, প্.*৬। ৩২৬, মত্বীৰ আল-বাদানী, *আশ-কিকারাহ ফী ইলমির রিওয়াহাহ,* প্. ১৭। ৩২৭, ইবনু হালার আল-আসকুলানী, *আম-নুকাও আলা কিপ্রাবি ইবনিছ স্থানাহ,* ১ম খণ্ড,

119

অর্থাৎ মুহান্দিছগণ হাদীছ যাচাইয়ের সময় বৃদ্ধিবৃদ্ধিকে বাবহার করেন না- এই অভিযোগ সম্পূর্ণ ভিত্তিহীন। তবে হাদীছ অস্বীকারকারীদের সাথে মুহাদিছদের নীতির পার্থকা হ'ল তারা আকৃশ বাবহারের কেনে কখনও সীমা অভিক্রম করেন না বা খেলহাচারিতামূলক সারগীকরণ করেন না। বরং কোন হাদীছ বিবেকবিরোধী মনে হ'লে বর্ণনাকারীদের বিশাসযোগ্যতা পুণঃনিরীকণ করেন। অতঃপর যদি সবদিক থেকে হাদীছটি ক্রটিমুক্ত পান, তবে আকুলকে নাকুল তথা অহীর জ্ঞানের অনুবর্তী করে দেন এবং হাদীছটির পক্ষে গ্রহণযোগ্য ব্যাখ্যা দাঁড় করানের মাধ্যমে সমন্বয় করেন। কেননা অহাঁ হ'ল অকট্যি জ্ঞান এবং আকুল হ'ল প্রবল ধারণানির্ভয় অনিশ্চিত জান, যা কখনও অধীর ওপর প্রাধান্য পেতে পারে না। যেমন আশ-শান্ধিরী (৭৯০ছি.) বলেন, ১৯৮৮ এ التقل والعقل على المسائل الشرعية؛ فعلى شرط أن يتقدم النقل فيكون متبوعا، ويتأخر العقل فيكون تابعا، فلا يسرح العقل في محال النظر إلا يقدر ما يسرحه ্রা খাদি শারঈ বিধানে নাকুল (অহী) এবং আকুল (বুদ্ধিবৃত্তি) পরস্পরকে শক্তিশালী করে, তবুও শর্ত হ'ল মকুলকে অর্যগণ্য করতে হবে। ফলে তা হবে অনুসরণীয় এবং আকুলকে পশ্চাদগামী করা হবে এবং তা হবে অনুসারী। আর বিতর্কের ক্ষেত্রে আকুলকে উন্যুক্তভাবে ব্যবহার করা যাবে না, নকুল যতটুকু শিথিলতা দিয়েছে ততটুকু ব্যতিরিকে। স্প অর্থাৎ আকুলকে দর্বনা ব্যবহার করতে হবে কুরুআন ও ছহীহ হাদীছের অনুকূলে রেখে।

গ. মুহাদ্দিছরা হালীছের উদ্ধর্জন্ধি যাচাইয়ে আঝুলের চেয়ে বর্ণনাকারীদের বিশ্বন্ত
তার ওপর অধিকতর নির্ভর করেছেন কেন?- এ প্রশ্নের জবাবে বলা যায়
মানুষের আঝুল পূর্ণাঙ্গ নয়। আঝুলের ব্যবহারও বহুমুখী এবং প্রাসন্ধিকভাজেদে
পরিবর্তনশীল। ফলে যে কোন তথ্যের তদ্ধার্তনি যাচাইয়ে মানুষের নিজত্ব
বৃদ্ধিকৃতির চেয়ে মুহাদ্দিছদের নিকট তথ্যের সত্যতা নিশ্চিত করা অধিকতর
গুরুত্বপূর্ণ। সেজন্য কোন ঘটনার সরাসরি প্রত্যক্ষদশী বা সাক্ষী যা বর্ণনা
করেন তাকে তারা সর্বাধিক প্রাধান্য দেন। জ্ঞান সংরক্ষণে এটিই তাদের
নিকট সবচেয়ে নিরাপদ পদ্ধতি। একই দৃষ্টাভ দেখা যায় পৃথিবীর সকল
আদালত ও বিচারব্যবস্থার ক্ষেত্রে। এ সকল আদালতসমূহও প্রধানত সত্য
সাক্ষোর ওপর নির্ভরশীল। আশ-শাত্বিবী (৭৯০ছি) তারে স্প্রসিদ্ধ নিত্রশা



৩২৮, আশ-শান্ত্বী, আল-মুওয়াফাকাত, ১য গও, পু. ১২৫।

গ্রহের ১০ম অধ্যায়ে আকুলের সীমানদ্ধতা সম্পর্কে একটি দীর্ঘ অনুছেদ রচনা করেছেন। তিনি বলেন, 'নিক্ষাই আল্লাহ মানুদের আফুল বা বৃদ্ধিবৃত্তির জন্য একটি সীমারেখা নির্ধারণ করে দিয়েছেন যা সে অতিক্রন করতে পারে না। সে তার প্রতিটি কাংখিত নমুকে নিজের বোধগমাতার অধীনপ্ত করতে পারে না। যদি আ করতে পারত, তবে অতীত ও বর্তমানে কি ঘটছে না ঘটছে সবকিছুই বুঝে নেওয়ার ফেন্সে মানবীয় বুজিবুঙি মহান প্রভুরই সমকক হয়ে যেত। সার যদি সে মৰ বুৰোই দেশত, তবে কীভাৱে বুৰাত? কেননা আত্মাহর জানের কোন সীমা-পরিসীমা নেই, কিন্তু মানুখের জ্ঞান সীমাবন্ধ। যা সমীম তা কখনও অসীমের সমকক হ'তে পারে না।\*\*\*\*

দ্বিতীয়াড, আকুল দারা অদীত যাচাই করতে গেলে অবশাই তুনুল বিভর্কের সৃষ্টি হ'ত। যার সবচেয়ে বড় প্রমাণ ফিকতী গ্রন্থসূহ। এসর গ্রন্থের পৃষ্ঠায় পৃষ্ঠায় বিভিন্ন ইজতিহাদী বিধান নিয়ে বিধানদের মধ্যে বিতর্কের শেষ নেই। প্রত্যেকেই নিজ নিজ আকুলী দৃষ্টিভঙ্গি থেকে রায় প্রদান করেছেন। হালীছের ক্ষেত্রেও যদি এমন নিজস্ব বিবেক অনুযায়ী শুদ্রাগুদ্ধি যাচাইয়ের সুযোগ দেয়া হ'ত, তবে হাদীছ শাস্তের অস্তিত্ই বিপন্ন হওয়ার সন্দুখীন হ'ত। এজনা তারা এ সকল যুক্তিভিত্তিক বিতর্কের উধের্ব থাকার জন্য হাদীয় যাচাইয়ের সময় অত্যন্ত সচেতনভাবে আকুলের ব্যবহারকে সর্বব্যাপী হ'তে দেন নি, বরং তা নির্দিষ্ট সীমারেখার মধ্যে রেখেছেন।

আস-সিবাঈ (১৯৫৬খ্রি.) এই বিতর্কের বিষয়টি আরও লগ্ড করেছেন। তিনি হাদীছ অধীকারকারীদের নিকট প্রশ্ন রেখেছেন যে, হানীহ যাচাইয়ে ভারা যে আকুলকে প্রাধান্য দিতে বলছেন, সেটি কোন আকুল?

দার্শনিকদের আকুলঃ তাদের মধ্যে অসংখ্য মতভেদ রয়েছে। পূর্ববতীদের সাথে পরবর্তীদের মিল নেই।

সাহিত্যিকদের আকুল? তারা তো কেবল গল্প-কাহিনী নিয়েই ব্যস্ত থাকে।

أن الله حمل للعقول في إدراكها حدا تنتهي إليه لا تتعداه، و لم يجعل لها سبيلا إلى ١٨٥٠ الإدراك في كل مطلوب. ولو كانت كذلك لاستوت مع الباري تعالى في إدراك خميع ما كان وما يكون وما لا يكون، إذ لو كان كيف كان يكون، فمعلومات الله -ا<del>دادا</del>- لا تتناهي. ومعلومات العبد متناهية. والمتناهي لا يساوي ما لا يتناهي. শাড়িবী, *আদ-ই'ডিছাহ*, ২য় খণ্ড, পৃ. ৮৩১।

121

চিকিৎসক, প্রকৌশলী কিংবা গণিতজ্ঞাদের আকুল? তাদের সাথে শারই বিধানের সম্পর্ক কী?

মুহাদিছদের আকুলং তার ওপন তো যুক্তিনাদীরা নিশাস করে না, সরং তা অগভীর এবং সরল আবেগ বলে তাচ্চিল্য করেন।

ফর্বীহদের আকুলঃ ভাদের মধ্যে রয়েছে অসংখা মাধ্যান। আর তালের বৃদ্ধিবৃত্তিও ভো যুক্তিবাদীদের নিকট মুহাদিছদের মচই অগভীর।

ধর্মহীনদের আবৃদাং ভারাও অসংখ্য দলে বিভক্ত। ঝারো সাথে কারো চিন্ত াধারার মিল নেই।

এখন যদি তারা বলেন যে, আমরা মুমিনদের আকুলের ওপর আস্তা রাখি যারা এক আল্লাহ এবং ইসলামের প্রতি বিশ্বাস রাখেন। তবে প্রশ্ন প্রাসরে, কোন মাষহাবের মুমিনদের আকুল উদ্দেশ্যং যদি বলা হয় সুন্নীগণ, তবে শী'আ' বা ম্'তাযিলারা এতে একমত হবে না। যদি বলা হয় শীআ'গণ, তবে সুন্নীরা তাতে একমত হবে না। যদি বলা হয় ম্'তাযিলাগণ, তবে কোন অধিকাংশ মুসলমান তাতে একমত হবে না। সুতরাং কোন আকুলকে তারা মানদ্র হিসাবে গ্রহণ করবেনং

অতএব সারকথা হ'ল, আন্থল ব্যবহারে মুহাদিছ ও কর্বীহদের নীতিই গ্রহণযোগ্য। কেননা তারা হাদীছের ক্ষান্তবি যাচাইয়ে নির্দিষ্ট সীমারেখা মেনে আক্লের বাবহার করেছেন, যতটুকু শরী'আহ অনুমতি দেয় এবং আগ্রপ্রতারিত যুক্তিবাদীরা ব্যতীত অন্যান্য বিজ্ঞা বিদ্বানদের গৃহীত নীতি অনুমোদন করে।

ষ, মুহানিছণণ যে সকল হাদীছ ছহীহ হিসাবে আখ্যা দিয়েছেন, তাতে এমন কোন হাদীছ নেই যা সুস্থ বিবেকের বিরোধী। তবে কোন কোন হাদীছ হয়ত ব্যাখ্যা না জানার কারণে আশ্চর্যবোধক মনে হ'তে পারে। কিন্তু যখন এ সকল

و अप्त-मिनान, आक्ष्म मुनाह ख्या भाकामाष्ट्रवा, श्र. ७६-८১। घनात छिमि चलन, भु . ७०० वनात छिमि चलन, भु . ७०० वनात छिमि चलन, भु . वेदा है . वेदा वेदा है . वे

হাদীছ বিশুদ্ধ প্রমাণিত হবে, তগন তার উপর বিশ্বাস স্থাপন করা আবশ্যক। কেননা কোন কিছু নোধগমা না হ'লেই তা নিবেকবিরোধী হয় না। আবার আজকে যা বিবেকবিরোধী মনে হয়, আগামীকাল তা বিবেকবিরোধী না-ও খাকতে পারে। বিকেকের কাছে আন্তর্যজনক হওয়াটা সম্পূর্ন আপেন্দিক ব্যাপায়। সংখৃতি এবং পরিবেশ ভেগে তা পরিবর্তনশীলও। এর কোন দিনিষ্ট নিয়ম-নীতিও নেই। যেমন এককালে কোন প্রাণী বিহীন যান হতে পারে, তা ভাবনার অতীত ছিল। কিন্তু আজবেনা সুগে তা সম্পূর্ণ স্বাভাবিক। শতবছর পূর্বেও গ্রামের মানুশের কাড়ে বেভার্যন্ত ছিল বিশ্ময়কর বস্তু। তারা এটিকে শহরবাসীদের বানানো মিখ্যাচার গণ্য করত। এমনকি বেতারবল্প যথন তাবের হাতে ধরিয়ে দেয়া হ'ল তবুও তারা বিশ্বাস করণ না। তারা ভারল এই যজের মধ্যে বলে আসলে জীন-ভুত কথা বলছে। ঠিক যেননভাবে আজও শিতরা ধারণা করে যে এর মধ্যে কোন মানুষ বলে রয়েছে বে কথা বলছে। সুতরাং ইসলামের মধ্যে এমন কোন বিষয় নেই যা বিবেক অস্বীকার করে। তবে ভাতে এমন অনেক বিষয় রয়েছে যা আমাদের নিকট বিস্ময়কর ও কল্পনাতীত অনুভূত হ'তে পারে। যেমন মৃত্যুর পর পুনক্রজীবন, জান্নাত ও জাহানামের বর্ণনাসমূহ, গায়েবী অন্যান্য বিষয়সমূহ। কিন্তু একজন মুসলিমের বৈশিষ্ট্য হ'ল সে নিজের সীমাবদ্ধ বৃদ্ধির ভিত্তিতে তা সরাসরি অম্বীকার করে না; বরং সঠিক সূত্র থেকে তার সভ্যতা ঘাচাই করে দেখে। অতঃপর সত্যতা পেলে তার উপর বিশ্বাস স্থাপন করে। আর এজন্য আল্লাহ সূরা বাক্রারাহর তরতে মুমিনসের পরিচয় দিতে গিয়ে প্রথমেই বলেছেন, الَّذِينَ يُؤُمِنُونَ بِالْغَيِّبِ 'খারা গারেবের ওপর বিশ্বাস স্থাপন করেন (আয়াত : ৩)।

আস-সিবাঈ (১৯৫৬খি.) বলেন, কিছু মানুব এমন আছে যে, ভারা বিবেকবিরোধী হওয়া আর বিশ্ময়কর হওয়ার মাঝে কোন পার্থকা করে না। তার দু'টি বিষয়কে একই মনে করে অশ্বীকার করার জন্য তৎপর হয়। অথচ কোন বিষয় বিবেকবিরোধী তথনই মনে হয়, য়খন তা অসম্ভব হয়। কিছু য়ে বছটি বিশয়কর হয় ভা আমানের বোধের অগম্য হওয়ার কারণে সৃষ্ট হয়। সুতরাং অসম্ভব এবং অবোধগম্য- এ দু'টি বিষয়ের মধ্যে অনেক বড় পার্থকা রয়েছে। উদাহরণস্বরূপ এমন অনেক বিষয় রয়েছে য় গতকাল অসম্ভব ছিল, কিছু আজ তা বাছবে রপলাভ করেছে। য়েমন আজকের য়ুগে মানুষ চপ্রেগমন করছে, অথচ মধ্যয়ুগে য়দি কেউ এ কথা বলভ, তবে নিশ্চিতভাবে তাকে পাগল মনে করা হ'ত। কিছু আজকের য়ুগে তা অতি স্বাভাবিক। সুতরাং মানবীয় বিবেক-বৃদ্ধিকে সর্বেসর্বা ভাবার কোন কারণ নেই।



অধিকাংশ ক্ষেত্রে আমরা দেখি হাদীছ অম্বীকারকারীরা যে সকল হালীছ নিয়ে সমালোচনায় লিও হয়েছেন, তা হয় প্রাচীন যুগের কোন সম্প্রদায়ের কাহিনী কিংবা গায়ের বা অদৃশোর সংবাদবিষয়ক হাদীছ। যেমন মাহমূল আবু রাইয়াহ একটি হাদীছকে উদাহরণস্বরূপ নিয়ে এসেছেন, আবৃ হুরায়রা ও আনাস (রা.) বর্ণিত হাদীছ- إن في الجنة لشجرة يسبر الراكب في ভানাতের মধ্যে এমন একটি গাছ রয়েছে যার ছান্তা لا يقطعها দিয়ে একজন আরোহী ব্যক্তি যদি একশত বছরও যাত্রা করে তবুও সে অতিক্রম করতে পারবে না। "<sup>৩৩১</sup> মাহমূদ আবু রাইয়া এই হাদীছটির বিষয়ে বিস্ময় প্রকাশ করেছেন এবং বর্ণনাকারী আবু হুরায়রা (য়া.)- কে প্রকারান্তরে মিথাক প্রমাণিত করতে চেয়েছেন। এখন প্রশ্ন হ'ল, এই হাদীছে বিস্ময় বোধ করার কী রয়েছে? জান্নাত কি অদৃশ্যের বিষয় নয়ঃ আমরা সেই জগৎ সম্পর্কে আল্লাহ যতট্কু জানিয়েছেন ততটুকুর বাইরে কী জানি? যে বিষয়টি আমাদের সীমাবন্ধ কল্পনারই বাইরের বস্তু তা কীভাবে আমরা নিজন্ম বুদ্ধি-বিবেচনা খাটিয়ে অস্বীকার করতে পারি? বরং এ বিষয়ে সমস্বয়মূলক ব্যাখ্যার পরিবর্তে মানবীয় বুদ্ধির প্রয়োগ ঘটানোই নির্বন্ধিতার পরিচায়ক। যে অন্ধ কখনও পৃথিবীর আন্দো দেখে নি, সে কি হাতির বিবরণ তনে তার বাস্তবতা অনুমান করতে পারবে? উপরম্ভ সেই ব্যক্তি যদি নিজের মত করে হাতির আকার কল্পনা করে তা নিয়ে আবার বিতর্ক শুরু করে, তবে তার ব্যাপাত্রে কী বলা যেতে পারে?

 ভ. আক্লকে প্রাধান্য দান করে যদি অদৃশ্যবিষয়ক হানীছণ্ডলি অম্বীকার করা হয়, ভবে তা কুরআনে বর্ণিত গায়েবী বিষয়গুলিকেও অস্বীকার করা অপরিহার্য করে দেয়। যেমন কুরআনে বর্ণিত হয়েছে থে, রাস্প (ছা.)-এর হাতের ইশারায় চন্দ্র দ্বিখণ্ডিত হয়েছিল,<sup>৩৩২</sup> সুলায়মান (আ.) তাঁর রাজত্বের পশু-পাখি, জিনদের ভাষা বুঝতেন এবং তারা তাঁর অকুগত ছিল।<sup>৩৩৩</sup> এ সকল বিষয় কি হাদীছ অস্বীকারকারীগণ স্বীকার করবেন? এটি যদি স্বাভাবিক বৃদ্ধি বিরোধী হওয়া সত্ত্তে গ্রহণযোগ্য হয়, তবে একইরূপ বিষয় রাস্ল (ছা.) কর্তৃক হাদীছ হিসাবে বর্ণিত হ'লে তা বিশ্বাসযোগ্য হবে না কেন?

৩৩১. হস্টাহন কুথানী, হা/৩২৫১-৩২৫২।

৩৩২, সূরা আল-ক্রামার, আয়াত : ৫৪।

৩৩৩, সূরা আল-আদিয়া, আয়তে : ৭৯-৮১, আন-নামল, আয়াত : ১৫-৪৪।

চ. ছহীহ হাদীছ ক্ষমণ্ডবা নোধের অভীত (দুরুলী ত্রাইছ) হ'তে পারে, কিয় বিবেকের বিরোধী (ক্রিটা ত্রাইছ) হয় না। ইবনু ভায়দিয়া (বিহ৮ছি) বলেন, 'আমি সাধ্যমত শরী'আতের দলীলসমূহ সম্পর্কে গবেমণা করেছি। কিন্তু প্রমন্ একটি যথার্থ কিয়াস দেখিনি যা চহীহ হাদীছের বিরোধী হ'তে পারে। একটি যথার্থ কিয়াস দেখিনি যা চহীহ হাদীছের বিরোধী হ'তে পারে। চেমনিভাবে বিরুদ্ধ স্কোর কোন কর্মাকে দেখিনি সুস্পন্ত যুক্তির বিরোধী চেমনিভাবে বিরুদ্ধ স্কোর কোন ক্রিয়াস হাদীছের বিরোধিতা করাছে, তখন হ'তে। সাং যখনই পেগেছি কোন ক্রিয়াস হাদীছের বিরোধিতা করাছে, তখন দু'টির একটি অবশাই মন্ত্রুক প্রমাণিত হয়েছে। তবে এই ছহীহ ক্রিয়ান এবং দু'টির একটি অবশাই মন্ত্রুক প্রমাণিত হয়েছে। তবে এই ছহীহ ক্রিয়ান এবং বাজিল ক্রিয়াসের মধ্যে পার্থক্য করার জান অনেক বিজ্ঞ আলেমের নিকট পর্যন্ত বাছি, তাথ'লে অন্যদের ক্ষেত্রে কী হতে পারেছ

ছ, মুদলিম বিদ্যানদের চিরন্তন নীতি হ'ল, আকুল ও অহীর দদ্যে সর্বশেষ ফ্যছোলাকারী হ'ল জহী। কেননা শরী'আডের ওপর আব্লুলকে প্রাধান্য নিতে চাওয়াই হল আকুল বিরোধী কর্ম। কেননা আকুল সাক্ষা দেয় যে, শরী আহ প্রণেতা এবং তাঁর প্রেরিত অহী আকুলের চেরে অধিক জ্ঞানসম্পন্ন। সুতরাং কেউ যদি অহীর ওপর আবুলকে স্থান দিতে চায় তবে লে আবুলের এই সাক্ষাকে বাতিল করে দেয়। আর যদি আকুলের সাক্ষা বাতিল হয়ে যায়, তবে তার কথাও বাতিল হয়ে যায়। সূতরাং অহীর জানই চূড়াত ফয়ছালাকারী। এ ি বিষয়ে জালী (রা.)-এর একটি বক্তব্য সুপ্রসিদ্ধ। তিনি বলেন, يلو كان الليبن ু भीन यनि नारा छथा मानूत्वत । पी, गी, गी, गी, किंदा किंदा किंदा है। विक्र मानूत्वत নিজৰ বুদ্ধি অনুযায়ী হ'ত, তবে মোজার উপরে মাসাহ করার তেয়ে নিজে মাসাহ করাই অধিক উপযুক্ত হ'ত।<sup>তেন্স</sup> আবুল মুয়াফ্ফর আছ-ছানা আনী اعلم أن مذهب أهل السنة أن العقل لا يوجب شيئا على (৪৮৯বি.) বলেন أحد ولا يرفع شيمًا عنه ولا حظ له في تحليل أو تحريم ولا تحسين ولا تقبيح 'জেনে রাখ, আহলুস সুনাহ ওয়াল জামা'আতের মাধহাব হ'ল আকুল কোন কিছু মানুষের ওপর আবশ্যক করে না, কোন কিছু বিদ্রিতও করে না। কোন কিছু হালাল ও হারাম প্রতিপদ্ধেও তার কোন ভূমিকা নেই। কোন কিছুর ভাল-মন্দ নির্ধারণেও আ গুরুত্বহীন। শ<sup>০০৬</sup> আশ-শাত্বির (৭৯০হি.) বলেন, ১০০

৩০৪. ইবনু ভায়মিয়া, *মাজমৃ'উল ফাডা্ডয়া*, ২০শ বন্ধ, পৃ. ৫৬৭।।

०००. मुनान व्यानी भाष्ट्रेन, श/३७२।

৩৩৬, আবুল মুথাত্যর আস-সাম'আনী, আল-ইনতিছান লি আছহাবিল হাদীছ, পু. ৭৫।

অতএব আবুল শরী'আতকে অনুধাবন এবং তার কার্যকারিতা উপলব্ধির জন্য বড় মাধ্যম হ'তে পারে। তা শারম্ বিধানের ওরত্পূর্ণ সহযোগী হ'তে পারে। কিন্তু কখনই শারম্থ বিধান বাতিলযোগ্য করার ক্ষমতা রাখে না। তেমনি শরী'আতের কোন দলীলকে ডধু বৃদ্ধির ভিত্তিতে বাতিলও করতে পারে না। এভাবে ইসলাম প্রতিটি ক্ষেত্রে আকুলকে নমর্থন করেছে এবং আকুলের সমর্থন এহণ করেছে, কিন্তু তাকে কখনই সার্বভৌম হ'তে দেয়নি; বরং সার্বভৌমত্ব কেবল নক্লের। যা হুড়ান্ত জ্ঞান হিসাবে এবং অহীর বিধান হিসাবে মানবজাতির নিকট প্রেরিত হয়েছে। আল্লাহ বলেন, তিন্তু তিন্তু তার বিধান প্রদানে আল্লাহর চেয়ে কে অধিক উপ্তমণ্ড তার বিধানী সম্প্রদায়ের জন্য বিধান প্রদানে আল্লাহর চেয়ে কে অধিক উপ্তমণ্ড তার





৩৩৭, আশ-শাদ্বিবী, আল-ই'তিছাম, ২য় খণ্ড, খু, ৮৭২।

তথাদ, ইবনু খালনুশ, *তারীপু ইবনু খাল*দুন, ১ম খণ, পৃ. ৬৫৪ |

৩৩৯. সূরা আল-মায়িদা, আয়াত : ৫০।

# সংশয়-৪ : কুরআনবিরোধী হ'লে হাদীছ গ্রহণযোগ্য নয়।

হানীছ অগ্নীকারকারীখন ঠাদের অন্তর্গনকে শক্তিশালী করার ক্রন্
অপর একটি মৃলনীতি বাবহার করেন। আর তা হ'ল, প্রতিটি হানীতের
বিহুছতা যাচাইরের জন্য কুরআনের মালে কুরআনের কারে দেশতে হবে। যদি হু
কুরআনের সাথে সাম্লুসাপুর্ব তবেই প্রকণ্যোগ্য হবে, আর যদি কুরআরে
সাথে সাম্লুসাপুর্ব মা হয় তবে তা পরিত্যাগ করতে হবে। কেননা তা রান্
ছো.)-এর বাদী নয়। এজন্য তারা হালীছ প্রেকেও সলীল পেশ তরে থাকে।
যেমন: আদ্বাহে ইবনু উমার হ'তে বর্নিত রাস্প (ছা.) বলেন, ক্রিন্দ্র বার্
ভুলি কর্
ভুলি করিছে তার বিশ্ব করে। যার হালি হবি বার্
ভুলি করিছে তার বিশ্ব হবে। যুক্তরাং তোমাদের নিকট আমার যে হালীছ প্রকাশিত হবে। যুক্তরাং তোমাদের নিকট আমার যে হালীছ প্রেক্তি হবে হব্
কুরআন মোতাবেক পরীক্ষা কর। যদি কুরআনের সাথে মিলে যায় তবে সেই
আমি বলেছি আর যদি না মিলে তবে আমি তা বলি নি।

পূর্বসূগে রাফিথী, মু'তাফিলা এবং যিন্দিকগণ এই যুক্তি দেশ করেছিল। বর্তমান মূদে ভ. আহমাদ আমীন, ভা. তাওফীক ছিনকী, মাহন্দ্ আবু রাইয়াহ, জামাল বারা, আহমাদ ছবহী মানছুর প্রমুখ এই মতাকল্মন করেছেন। অব্ব পাকিস্তানের আমীন এহসান ইছলাহী ক্রান্তিদ আহমান গামিদী অবং বারাহ কেবল তাতে নিক্য়তাবোধক অর্থ প্রদান করে। স্তরাং যে সকল বিধান কুরআনে নেই, তা সুরাহ্র অন্তর্ভুক্ত নয় এবং ভা রাসূল (ছা.)

৩৪৬, আত-ভাৰাৱাৰী, আগ-*ছ'লাভুগ কাৰীর*, হা/১৩২২৪।

७८১. ७. प्रमान प्यान-मादेतान प्यान-भावनीनी, प्यान-मुद्राप्ट्न नावाकितार की कियाबार प्रानाहन हैमनाम, शृ. २२०-२२১।

७८२. यांगीन आहमान देखनाही. मानामी जामाखुदर रामीह, पू. २४ ।

७८७. भारवम् वाद्यान नारमी, शीराम, न्. ७२।

৩৪৪, এমনকি আবুল আ'লা মণ্ডদ্দীর মতামতত এ বিষয়ে বিশেষ ভিন্ন না। এ আকুল আ'লা মরদ্দী, ভাষাহীমূল কুরআন, তর খণ্ড, পৃ. ২৪৩-২৪৪, ঐ, ভাষাহীমার, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৬৮-৩৬৯; ঐ, রালায়েল বরা মালায়েল, ১ম খণ্ড, পৃ. ৫৭-৫৮, ২৩৩। তা খণ্ড, পৃ. ৯৭)।

বলেনও নি। সুভরাং ভা কোন দলীল নয়।<sup>৩00</sup> এই যুক্তিতে ভারা রজনের হাদীছসহ অনেক হাদীছ অশ্বীকার করেছেন। আমীন আহ্সান ইছলাহী বলেন, नान ' کوئے سریث جو کی پہلو ہے قران کے خلاف ہو گی وہ قبول تہیں کی جائے گی शनीह यनि त्यान धवा निक त्यात्क कृत्राव्यात्मत विभरीक हत्त, करन का कवून करा यादव ना ।"<sup>क्रक</sup> जिनि हानीह कृतजात्मत विश्तीण श्लगात सक्तश नाथा। करत ا كرسديث صريحاقران مجيد كے الفائداور الحك سياق و اللم كے خلاف يزر على , वरनावा वरना الله على الله مقامات ير توقف كرنا جائية أوراى مورت على عديث كوجور ناجايية কোন হাদীছ সপষ্টভাবে কুরআনের শব্দ, তার পূর্বাপর এবং বাকরীতির বিপরীত হয়, তবে এ সকল স্থানে হাদীছটির ব্যাপারে সিদ্ধান্তগ্রহণ মূলতবী রাখা উচিৎ এবং এই অবস্থায় হাদীছটি পরিত্যাগ করা উচিৎ।<sup>১০৪৭</sup> অর্থাৎ কুরাআনের সাথে কেবল অর্থগড় মিল থাকলেই ঘথেষ্ট নয়, শব্দগডভাবেও সামগুসাপূর্ণ হ'তে হবে! এজনাই বোধ হয় জামাল বানা বলেন, وقد تصلكنا الدهشة عندما نرى إعمال هذا المعيار سيجعلنا نستبعد قرابة نصف الأحاديث चामता विश्वशाङ्ख शराष्ट्रि यथन मार्थिष्ट (य. बाই म्लनीिर्छ) المداولة بين الناس প্রয়োগ করতে পারলে আমরা বর্ডমানে মানুষের মাঝে প্রচলিত প্রায় অর্থেক হাদীছই বাতিল ঘোষণা করতে পারব। <sup>কোচ</sup> অন্যত্র তিনি বলেন, 'এই মূলনীতির মাধ্যমে দুই থেকে তিন হাজার হাদীছ বাতিল করা সম্ভব যার মধ্যে কমপক্ষে অর্ধেকই হবে বুখারী ও মুসলিমের হাদীছ।<sup>১৫৪৯</sup>

#### शर्याकाञ्चा :

এই মূলনীতি পুরোপুরিভাবে অগ্নহণযোগ্য। কেননা আমরা আগেই জেনেছি যে, সুন্নাহ হ'ল কুরআনের ব্যাখ্যা এবং কুরআনের ওপর অতিরিভ বিধান সংযোজনকারী। যেহেতু কুরআনে এই দু'টি বিষয়ই উল্লেখিত হয়নি,



৩৪৫. ভ. ঈমান আস-সাইয়েন আশ-শারবীনী, আস-সুমুত্বে নাগাডিয়াহ যী কিতাবাতি আ'নাইল ইমলাম, পৃ. ২২০।

৩৪৬. আমীন আহসান ইছলাহী, *মারাদী ডাদাব্দুরে হাদীছ,* পৃ. ২৮।

७८९. जामीन जारतान रेरुनारी, *भारामी जानास्त्रत प्रवचान*, পु. २५७। ७८৮. बामान राम्ना, *जान-त्रुमाकू वर्गा माध्यन्श किन किनरिन कामीन* (कार्ग्या : नामन

ফিকর, ১৯৯৭খ্রি.), পু. ২৪৮।

७८४, छामद, भू. २५०।

মৃতবাং তাদের মূলনীতি অনুসারে ইসলাসী পরী'আতে হাদীছের ভূমিকা কেবল কুরআনের নিক্ষাভাগ্রদানকারীতেই সীমানদ্ধ হয়ে যায়। যা একাধারে হাদীছের প্রামাণিকভাকেই নাকচ করে দেয়। কলে হাদীছ অধীকারকারীদের একটি সুদ্দু অমে পরিণত হয়েছে এই মূলনীতি। নিশেষ করে কুরআনের বিপরীতে হাদীছকে উপস্থাপনের মাধামে সাধারণ মানুদকে বিপ্রাপ্ত করারও সুযোগ সৃষ্টি হর্মোছে। নিমে ভাদের দলীলসমূহ খণ্ডন করা হ'ল।

ক. ইয়াম প্রানারাধী বর্ণিত যে হাদীভটি দলীল হিসাবে উল্লেখ করা হয়েছে, তা বিতান্তই দুর্বল। " ইবনু হাজার আল-আসবালানী (৮৫২হি.) বলেন, হাদীছটি বেশ কিছু সূত্র থেকে বর্ণিত হয়েছে, কিন্তু বেননটিই ক্রাটিমুজ নর। " নাছিরাদীন আল-আলবানী (১৯৯৯খি.) ও মর্মে বর্ণিত হাদীভগুলি একত্রিত করেছেন। কিন্তু স্বশুলিরই সমদ পুরই দুর্বল কিংবা জাল। " সুতরাং এই মর্মের সকল হাদীত্ব বাতিল হওয়ার ব্যাপারে মুহানিজনের মধ্যে ইজমা হয়ে গেছে। অত

ইমাম শাংকেই (২০৪থি.) বলেন, ু এএন এন এন বিন্তু বি ধুরু এন বিন্তু এই প্রাম্ব শাংকেই বর্ণনা করেনি করিছের কর্পনা। আর এই জাতীয় কর্ণনা আমরা কোন কিছুতেই প্রহণ করতে পারি না। তেন

আদ-খান্তাবী (৩৮৮ই) منه منه الكتاب وطله الكتاب وطله منه 'নিশ্চরই
আমি কিতাব প্রাপ্ত হয়েছি এবং তার সাথে অনুরূপ'– হানীছটির ব্যাখ্যা বলেন,
এই হানীছ থেকে প্রমাণিত হয় যে, হানীছকে কুরআনের ভিত্তিতে যাচাইয়ের



৩৫০, নৃফ্জীন আল-হায়ছামী, *মাজমাউয যাওয়াইন*, হা/৭৮৭; ১ম খণ্ড, পৃ. ১৭০; শামসুশীন আস-সাখাতী, আল-মান্যুছিনুন *হাসানাহ* (কৈনত : দাকল কুত্ৰিল ইলমিছাহ, ১৯৮৫খি.), হা/৫৯; পৃ. ৮৩; ইনমাউল আল-আলত্নী, কাশফুল খালা (কান্তব্য: মাকতাৰাতুল কুনসী, ১৩৫৭ছি.), হা/২২০; ১ম খণ্ড, পৃ. ৮৬।

७०১. गाममुमीन वान-नाबाठी, वान-मामाहिमुग हामानाह, প्. ৮०।

৩৫২, নাছিক্দীন আল-আলবানী, সিলসিলাতুল আহানীছ আয়-বানফাহ, হা/১০৮৩-১০৮০, ৩য় খণ্ড, পু. ২০৩-২১১।

oco. व्याव् गार्च, व्यान-शामीह खशाम मुशामिङ्ग, पृ. ०১৪।

७५८, व्याग-गारफ्ने, व्याद-विमानार, नृ. २३<u>६</u> ।

কোন প্রয়োজন দেই। কেননা ফখনই ভা রাস্ল (ছা.) হ'তে ছবীহ সূত্রে প্রমাণিত হয়েছে, তথনই ক্যাংক্রিয়ভাবে দলীল হিসাবে প্রতিষ্ঠিত হয়েছে। আর ক্তিপর ব্যক্তি যা বর্ণনা করেছে এই মর্মে যে, যথন তোমাদের নিকট হাদীত পৌছাবে, তখন তা কুরআন দারা পরীক্ষা কর। যদি কুরআনের সাথে ভা মিলে যায় তবে তা প্রহণ কর, আর যদি বিরোধী হয়, তবে ভা গ্রহণ করো না।— এই হাদীছ বাতিল মার কোন ভিত্তি নেই। ইয়াহইয়া ইবনু মাঈন (২৩৩ছি.) বলেছেন, হাদীছটি যিন্দীকরা তৈরী করেছে। <sup>৩৫</sup>০

ইবনু হায়ম (৪৫৬হি.) এই হাদীছগুলির দুর্বলতা উল্লেখ করার পর दलन, الا كذاب زنديق كالر कान विश्वक, चिन्त्रक, কাফের বাতীত এমন কথা কেউ বলতে পারে? <sup>তেও</sup>

আল-বায়হাক্টা (৪৫৮ছি) বলেন, 'যে হাদীছটিতে হাদীছকে কুরআনের সাথে পরশ্পর তুলনা করতে বলা হয়েছে তা অশুদ্ধ, বাতিল। হাদীছটি নিজেই তার বাতিল হওয়ার ব্যাপারে ইঙ্গিত করে। কুরআনের কোথাও বলা হয় নি যে, হাদীছকে কুরআনের নিরিখে গ্রহণ করতে হবে।"<sup>৩৫</sup>৭

हेवन जाबिन वार्स (८७७हि.) वरनन, बट्टीम من الله عز وجل بطاعته , वरनन واتباعه أمرا مطلقا محملا لم يقيد بشيء ولم يقل ما وافق كتاب الله كما قال শাল্লাহ আমাদেরকে তার রাস্লের আনুগতা ও অনুসর্ণের الزيغ আলুমহ আমাদেরকে জনা শতহীনভাবে নির্দেশ দিয়েছেন, কোনরূপ সীমা বেধে দেননি। তিনি বলেননি যে, কেবল আল্লাহর কিতাবে সাথে যা মিলবে তার জনুসরণ কর, यमनिष्ठ किष्टु विज्ञाल मानुस वर्तन शांक ।"<sup>984</sup>

খ. হাদীছটি যদি ছহীহ ধরে নেয়া হয় তবুও তাদের পক্ষে দলীল নয়, বরং তালের বিরুদ্ধেই দলীল। কেননা তালের কথা মত যদি হাদীছটি কুরুআনের ওপর আরোপ করা হয়, তবে তা বাতিল প্রমাণিত হয়, কেননা কুরআনে রাসূল



৩৫৫, আল-খান্তাবী, *মা'আলিমুস মুনান*, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ২৯১। ৩৫৬. इंटम् शागम, *आल-इंट्रगम सी উष्ट्रमित्र पाटकाम*, २३१ थ७, পृ. १৮।

والحديث الذي روي في عرض الحديث على القرآن باطل لا يصح، وهو ينعكس . ٥٥٩ . الله على نفسه بالبطلان، فليس في القرآن دلالة على عرض الحديث على القرآن আল-বয়েহাকী, *দালাইপুন দুণুওয়াই* (বৈরুত : লারুল কুতুব আল-ইলমিয়াই, 3800 हि), 3म चल, मृ, २१। ৩৫৮. ইবনু আদিল বার্ব, *জামি উ বায়াদিল ইলম*, ২য় খণ্ড, পৃ. ১১৮৯।

হানীত অধীকারকারীদের সংশ্যা নিরসন (ছা.)-এর নিঃশর্ত আনুগড়োর কথা এসেছে। ইবনু হামম (৪৫৬হি.) যথার্গন্ত বলেন, সর্বপ্রথম আমরা ঐ হাদীছটিকেই কুরআনের সাথে তুলনা করব, যেটি তোমরা উল্লেখ করেছে। যখন আমরা তুলনা করলাম, তখন দেখলাম হাদীছটি কুরআনের বিরোধী। কেলনা আগ্রাহ নথেন, أَمَا वेंटेर्टेन الرَّسُولُ فَخُلُوهُ وَمَا नाश्व का प्राप्त का का का का विक का वा विक स ভোমাদের নিষেধ করে তা থেকে বিরত হও। তেন ভিনি আরও বলেন, 💥 أيطع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ وَمَنْ تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ خَفِيظًا রাস্লের আনুগত্য করণ, সে আল্লাহরই আনুগত্য করণ। আর যে বিমুখ হ'ল আমি তোমাকে ভাদের উপর তত্ত্বাবধায়ক করে প্রেরণ করিনি।'<sup>২৩০</sup>

ইবনু আন্দিল বার্র (৪৬৩হি.) বলেন, কিছু বিশ্বান হাদীছটির ব্যাপারে (রসিকভাসুলভ) মন্তব্য করেছেন যে, সব কিছুর পূর্বে আমরা হাদীছটি কুরআনের নিরিখে যাচাই করি এবং তার উপরই নির্ভর করি। অতঃপর যখন আমরা হাদীছটি কুরআনের সাথে তুলনা করলাম তখন দেখলাম হাদীছটি কুরআনের বিরোধী। কেননা আমরা কুরআনের কোখাও পাইনি যেখানে বলা হয়েছে যে, রাসূল (ছা.)-এর কোন হাদীছ গ্রহণ করা যাবে না, যদি তা কুরআনের সাথে না মিলে। বরং আমরা পেয়েছি যে, কুরআন রাসূল (ছা.)-এর নিঃশর্ত আনুগতা করার নির্দেশ দিয়েছে এবং কোন অবস্থাতেই তার বিরুজাচরণ করার ব্যাপারে সর্তক করেছে। ত

দ্বিতীয়ত, কোন কোন হাদীছে তধু 'কিতাবুল্লাহ'র অনুসরণের যে কথা এসেছে তার ব্যাখ্যায় ইবনু হাজার আসকালানী (৮৫২ছি.) বলেন, الراد بكتاب الله في الحديث المرفوع حكمه وهو أعهم من أن يكون نصا أو مستنبطا 'মারফু' হাদীছ সমূহে আল্লাহ্র কিতাব থেকে উদ্দেশ্য হ'ল~ আল্লাহ্র কিতাবের হুকুম। আর এই হুকুম যেমন সকল নছ (কুরুজান ও হাদীছ)- কে বুঝায়, তেমনি নছের আলোকে উদ্ধাবিত বিধানসমূহকেও বুঝায়।''<sup>©©</sup>





৩৫৯, সূরা আন-হাশর, আঘাত : ৭।

৩৬০, সুৱা আন-নিসা, আমাত : ৮০।

৩৬১, ইবনু আদিল বার্ব, জামি'ট বায়ানিল ইবম, ২য় খণ্ড, পু. ১১৮৯।

৩৬২ ইবনু হাজার আল-আসকালানী, ফাতফ্ল নারী, ৫ম খণ্ড, পু. ৩৫৩।

হাদীই অধীকারকারীদের সংশয় নিরসন

গ. আমীন আহসান ইছলাহী তাঁর মতের সপক্ষে খড়ীব আল-বাগদানী (৪৬০ছি.)-এর একটি উক্তি তুলে ধরেছেন, ধেখানে তিনি বশেন, ু ১১ ১ ১ मना उपाहिन خرر الواحد في منافاة حكم العقل وحكم القرآن النايت لفكم আকুলের বিরোধী হলে এবং কুরআন দারা প্রতিষ্ঠিত কোন বিধানের বিপরীত হলে, তা গ্রহণযোগ্য নয়।'<sup>৩৩৩</sup> আমীন আহ্সান ইছলাহী ছাহেব ও তাঁর অনুসারীরা বস্তুত উল্মুল হানীছ সম্পর্কে বিশেষ জ্ঞান রাথেন না। নতুবা মুহাদিহদের পরিভাষাসমূহ নিজের বুঝ মঙ শানিক জর্থ করে দলীল হিসাবে উপস্থাপন করতেন না। তাঁরা জানেনই না যে, পরস্পরবিরোধী হাদীছসমূহের ব্যাপারে মুহাদিছদের নিজস্থ নীতি রয়েছে বা 'মুখতালিকুল হাদীছ'-এর আলোচনায় উল্লেখ করা হয়ে থাকে। তারা জানেন না যে, মুহাদ্দিছগণও কোন হাদীছ হুহীহ হওয়ার জন্য কুরুআনের পরিপত্নী না হওয়াকে শর্ত করেছেন এবং খড়ীব আল-বাগদাদী সেদিকেই ইঙ্গিত করেছেন। তবে মুহাদ্দিছদের নিকট এই বৈপরীতা চিহ্নিত করার প্রক্রিয়া ভিন্ন। তাদের নিকট হাদীছ ও কুরআন পরস্পর বিরোধী হওয়ার অর্থ সেখানে আর কোন ব্যাখ্যার অবকাশ না থাকা এবং কোন সমন্বয়ের সুযোগ না থাকা। <sup>এজ</sup> বস্তুত এমন ঘটনা যঈফ এবং জাল হানীছ ব্যতীত কোন ছহীহ হানীছের ক্ষেত্রে ঘটে না। কেননা এই বৈপরীত্য নিশপত্তির জন্য জন্য মুহাদিছদের সুস্পষ্ট নীডিমালা রয়েছে। আর তা হ'ল, (১) উভয়ের মাঝে সমন্বয় সাধন করা, নতুবা নাসিগ-মানসৃথ চিহ্নিত করা, সেটি সম্ভব না হ'লে কোন একটিকে অগ্রাধিকার প্রদান করা। সেটিই সম্ভব না হ'লে দু'নির ওপরই আমল মুলতবী রাখা, যতক্ষণ না তার অর্থ স্পষ্ট হয়। <sup>তজ</sup> সুতরাং মুহাদিছণণ কেবলমাত্র বাহ্যিক বৈপরীত্যের কারণে কোন হানীছ বর্জন করেন না, যেমনটি হাদীছ অস্বীকারকারীগণ করে থাকেন।

ष, যুক্তিভিত্তিক দলীল হ'ল, যদি কেবল ঐ হাদীছগুলিকেই গ্রহণযোগ্য মনে করা হয়, যেওলি কুরআনের সাথে চ্বচ্ এক ও অভিনু হবে, তবে এই প্রশ্ন অপরিহার্যভাবে সৃষ্টি হয় যে, তাহ'লে হাদীছের আর বিশেষ প্রয়োজন কী? কুরআনই তো এককভাবে ধর্থেষ্ট ছিল। হানীছের প্রয়োজন তো তথনই দেখা দেয়, যখন কুরআনে বর্ণিত কোন সংক্ষিপ্ত বা অস্পষ্ট বিষয়ের ব্যাখ্যা জানা রাদূল (ছা.) ব্যতীত অসম্ভব হয়ে পড়ে। সুতরাং রাসূল (ছা.) হাদীছ গ্রহণ বা



०५६, वर्शीन याण-दागमानी, *याल-फिल्माार की इत्तमित तिशासार,* পृ. ८७२ ।

<sup>068.</sup> ७. विमान चाम-माहेरमन चान-गाउदीनी, *चाम-मूर्वाङ्न माराधिमाह सी किलादाि* আশাইন ইসলাম, পু. ২৩৬

७७४, इवन् हासाद जान-यामकाणानी, न्यहाकुम माराष, गृ. ५৯।

বর্জানের জনা তা কুরআনের সাথে সামজস্যপূর্ণ হওয়া বা না হওয়াকে শর্তযুক্ত कता आरक्यातारे व्ययोक्तिक । এत शरक शताने रकाम मनीने**उ त्नरें** । <sup>०००</sup>

وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى إِنْ هُوَ إِلَّ هُوَ إِلَّا ﴿ शिष्ठीराण, कुत्रआरंग आशाब नत्याम, اللَّهِ ্রে পুরু কথা বালে না। বরাং তাই বলে যা তার প্রতি অহীরূপে ধ্যেরণ করা হয়।"<sup>""</sup> এই আয়াতের প্রতি যদি লক্ষ্য রাখা হয় এবং রাসূল (ছা.) এর হাদীছের সাথে কুরআনের পরশপর তুলনা করে উভয়ের মাঝে সামঞ্জন্য ও নৈশ্বীতা শৌজা হয় ক্তবে তা অহীর সাগে অহীকে প্রশপ্ত বিরোধে অড়িয়ো দেয়ারই নামান্তর নয়ঃ অতঃপর যদি কোন ব্যক্তি নিজের অণ্টপুর্গ মানবীয় বিচার-বুদ্ধি শিয়ে এর মধ্যে ক্যুন্ডালা করতে চায় এবং কোন একটিকে দুর্বল ঘোষণার দুঃসাহস করে, তবে তা কতটা ভয়ানক ব্যাপার হয়ে দীড়ায়ঃ ব্যাং এটি তো সরাসরি আল্লাহ গ্রেরিত অহী তথা কুরআনের বিওস্কতার প্রতিই সন্দেহবলে আরোপের নামান্তর। কেবল তা-ই নয়, এর মাধ্যমে রাসুল (ছা.)-এর রিসালাতকে চরমভাবে অবমাননা করা হয়। কেননা এতে রানুল (ছা.)-এর আদেশ-নিষেধের আর কোন মূল্য থাকে না। মানুষের জন্য তার সুন্নাহ অনুসরণেরও কোন আবশ্যকতা থাকে না। এভাবে সমগ্র দ্বীন মানুবের যেয়াল-ধুশীতে পরিণত হবে।

ঙ, সর্বশেষ কথা হ'ল, রাসূল (ছা.)-এর কোন ছহীহ সূত্রে প্রমাণিত হানীছ নিজেই শরী'আতের একটি দলীলে পরিণত হয়ে যায়। যা অন্য কোন দলীল দিয়ে যাচাই করার কোন প্রয়োজন থাকে না। বরং তা সর্বাবস্থায় গ্রহণযোগ্য মদে করা ঈমানের সাথে সংশ্লিষ্ট বিষয়। দ্বিতীয়ত, কোন ছহীহ হাদীছ তথনও কুরআদের পরিপত্তীও হ'তে পারে না, যে কুরজান দ্বারা তা যাচাই করতে হবে। কেননা কুরআন ও সুনাহ একই আল্লাহ প্রেরিড অহী।

منى ثبت الخبر، , वातून सुगाक्कत देवनुभ भाय'वानी (८৮৯दि.) वातन वयन द्यान का के صار أصلا من الأصول، ولا يحتاج إلى عرضه على أصل آخر হাদীছ ছহীহ সাব্যস্ত হয়, তখন শরী'আতের একটি উছুলে পরিণত হয়। ফলে তা অপর কোন দলীলের সাথে তুলনা করার মুখাপেন্দী থাকে না। <sup>৩৬৮</sup>

७५५. शांगी **डिगारेड,** *देनकात रालीह का नाम्रा द्वल***, 8र्थ** चंछ, शृ. ७९ ।

७५५. मृशा थाम-नाक्षम, वाग्राक : ७-८ ।

৩৬৮, নামাদুদীন আল-কাসিমী, কাওয়াইদুত তাহনীছ, পু. ৯৮।

ইবনু হায্ম (৪৫৬হি.) বলেন, ديث صح شيء । নিন্দু الحابيث الذي صح شيء

ভাই সূত্রে প্রমাণিত গ্রমন কোন হানীছ নেই যা কুরাআনের বিরোধী হয়। " তিনি অন্যত্র বলেন, '(কুরআন-হাদীছ সম্পর্কে) অজ কোন বিরোধা 🖑 ব্যক্তির ধারণায় যদি দু'টি হাদীছ বা দু'টি আয়াক বিখ্বা একটি হাদীছ ও ব্যাতক একটি আয়াত পরস্পরবিরোধী মনে হয়, ডবুও প্রত্যেক মুসলমানের জন্য দুটির ওপরই আমল করা অপরিহার্য।... কেননা প্রতিটিই আল্লাহর পদ্য পেকে এসেছে এবং প্রতিটিই আনুগত্য ওয়াজিব হওয়া এবং ন্যুবহারগোগ্যতার দিক দিয়ে সমান, কোন পাৰ্থক্য নেই।<sup>০০৭০</sup>

আশ-শাত্বি (৭৯০হি.) বলেন, 'হাদীছ হয় প্রেফ লাল্লাব্র অহী, ন্ডুবা রাসূল (ছা.)-এর ইজতিহাদ যা কিতাব ও সুনাহর ছহীহ দলীল দারা সমর্থিত। দু'টি দিক থেকেই হাদীছের সাথে কুরুআনের কখনও দ্বা সৃষ্টি হ'তে পারে না। কেননা রাস্থা (ছা.) নিজের প্রবৃত্তি থেকে কোন কথা বলেন না। তিনি যা-ই বলেন, তা আল্লাহ্র অহী প্রাপ্ত হয়েই বলেন। <sup>ক্র</sup>

পাকিস্তানের সাবেক গ্রাণ্ড মুফতী মুহাম্মাদ শদী (১৯৭৬ব্রি.) ইবরাহীম (আ.) সম্পর্কিত রাস্ল (ছা.)-এর হাদীছ, كذب إبراهيم إلا ثلاث كذبات 'ইবরাহীম (আ.) তিনটি স্থানে ছাড়া কথনও মিথ্যা বলেননি<sup>-৮৭২</sup>-এর ব্যাখ্যায় বলেন, 'মির্যা কাদিয়ানী ও প্রাচ্যবিদদের মোহগ্রন্থ মুসলমানগণ<sup>৩৭০</sup> এই হাদীছটি



৩৬৯, हेवनु शराम, *धान-हेट्साम की छेडूणिण बादमाम*, २४ थंव, शृ. ৮०।

إذا تعارض الحديثان أو الأيتان أو الآية والحديث قيما بظن من لا يعلم ففرض على ١٩٥٠ه كل مسلم استعمال كل ذلك... وكل من عند الله عز وحل وكل سواء في باب -इवन् शयम, व्याण-देशकाम की छेहूनिन وحوب الطاعة والاستعمال ولا فرقي व्यार्काम, २व थंड, थं, २) ।

قان الحديث إما وحي من الله صوف، وإما الجنهاد من الرسول حمليه الصلاة . ٥٩٥ والسلام- معتبر بوحي صحيح من كتاب أو سنة، وعلى كلا التقديرين لا يمكن فيه التناقض مع كتاب الله؛ لأنه حمليه الصلاة والسلام- ما ينطق عن الهوى، إن هو إلا ্রে এ ত্র আশ-শাহ্নিবী, আল-মুভয়াফাকাড, ৪র্ম খন, প্রত্তের ।

७१२. हरीव्य दुवादी, श/৫०৮৪. हरीर गुगणिय, रा/२७९১।

৩৭৩. কথকদীন বাবী (৬০৪ছি) সর্বপ্রথম হানীছটির ব্যাপারে আপত্তি ভোনেন। অভ্যপর আধুনিক মুগে ভারত উপমহাদেশে হামীদুন্দীন ফারাহী (১৯৩০ব্রি.), শিবলী নোমানী (১৯১৪খ্রি.), আবুল আশা মাওদুদী (১৯৭৯খ্রি.), আমীন আহসান ইল্লাহী (১৯৯৭খ্রি.)

NO.

হার্নীয় অধীকারকারীদের সংশ্যা নিরসন

নিতক্ষ সনদাবশিষ হওয়া সংস্তৃত এ কারণে প্রান্ত ও বাতিল বলে দিয়েছে যে, এর কারণে আল্লাহর বন্ধ ইবরাহীয় (আ.)- কে মিগ্যা বলা মন্ধরী হয়ে পড়ে। কার্টেই বলাঁলুরাহকে মিগ্যাবাদী বলার টেরে সনদের কর্বনাকারীদের মিগ্যাবাদী বলে দেয়া সহজ্ঞতর। কেননা হানীছটি কুরআনের পরিপদ্ধী। তারা এ থেকে এইটি সাম্যানিক নীতি আবিদ্ধার করেছে খে, যে থালীছ কুরআনের পরিপদ্ধী হবে, তা যতই শক্তিশালী, নিক্ষে ও নির্তর্রায়াগ্য সনদ দ্বারা প্রমাণিত হোক না কেন, মিগ্যা ও প্রান্ত আবাায়িত হবে। এই নীতিটি সস্তানে তো সম্পূর্ণ নির্ভূল এক, মুসাণ্য উন্মানের নিকট অপরিহার্যভাবে স্বীকৃত বিষয়। কিন্তু মুসলিম বিদ্বানপ্রথ সারা জীবনের পরিশ্রম ব্যয় করে মেসর প্রদিত্ত শক্তিশালী এবং বিজ্ঞা সনদ দ্বারা প্রমাণিত পেরোছেন, সেগুলোর মধ্যে একটি আদীছও এরপ নেই, যাকে কুরআনের পরিগদ্ধী বলা যায়। বরং সম্ভর্গজ্বতা এবং বক্রকুজিতার ফলেই যে হাদীছকে তারা রদ করতে চায় তাকে কুরআন পরিপদ্ধী আব্য নিরে গাকে এবং এই বলে ছেড়ে দেয় যে, এই হাদীছটি কুরআনের বিরোধী হওয়ার গ্রহণবোগ্য নয়। যেতাবে এই হাদীছটির ক্ষেত্রেও দেখা গেছে।

## সংশয়-৫ : হাদীছ ছহীহ-যঈফ নির্ণয় করা মুহাদ্দিছদের নিজন ইজতিহাদী বিষয়। সুতরাং তা মানা অপরিহার্য নয়।

হাদীছ অন্ধীকারকারী তৃকী লেখক Mustafa İslamoglu (জনা : ১৯৬০খ্রি.) বলেন, 'ছহীহ হাদীছ হল মুহান্দিছদের ব্যক্তিগত মানদত্তে উত্তীর্গ কিছু হাদীছ। এর মানে এই নয় যে, এগুলো সত্যিই রাস্লের হানীছ। তার প্রমাণ হ'ল, ইমাম বুখারী থাদেরকে ছিকাহ বা শক্তিশালী হিলাবে উল্লেখ করেছেন এমন প্রায় ৬০০ রাবী থেকে ইমাম মুসলিম হাদীছ গ্রহণ করেনি। এ থেকে প্রমাণিত হয় যে, এগুলো সব মুহান্দিছদের ব্যক্তিগত মূল্যায়নের উপর তিন্তিশীল। সূত্রাং কারো ব্যক্তিগত মূল্যায়নের মাধ্যমে কোন চিরন্তন সত্য নির্ণিত হতে পারে না এবং তা মুসলিম উদ্মাহ তর্কাতীতভাবে গ্রহণ করতে পারে না তা করতে আমরা বাধ্যও নই। সূত্রাং হাদীছকে অবশ্যই কুরআন হারা যাচাই করতে হবে। তা ইতিপূর্বে ড. আহমান আমীন তাট, মাহমুদ আব্



এবং হালীছ অধীকারকারীদের মধ্যে আসলাম জয়রাজপুরী (১৯৫৫খি:), পোলাম আহমাদ পারতের (১৯৮৫খি:) প্রমূপ হালীছটির ওপর আপত্তি জানিয়ে রদ করেছেন। শ্র. ভ. মুহাদ্দদ আকরাম ওয়ারাক, মুকুনে হাদীছ পর জাদীদ যেকেন কী ইশকালাভ, পূ. ২১৮০-২৯১।

৩৭৪. মুহান্দাল শদী, *ভাফসীর মাআরেকুল কোরআন*, বঙ্গানুবাল : মুহিউন্দীন খান (মদীনা : বাদশাহ ফাহান কোরআন মুদ্রশ প্রকল্প, ১৪১৩ছি.), পৃ. ৮৮১। ৩৭৫. সু. ভার ব্যক্তিশত ওয়েবসাইটি— www.mustafaislamoglu.com.

রাইয়াহ<sup>ত্বে</sup>, আসলাম জয়রাজপুরী<sup>তাচ</sup> প্রমূখ উপরোক্ত যুক্তিতে এবং জারাহ ও তা'দীলের ক্ষেত্রে মুহান্দিছদের পরস্পরবিরোধী বক্তবার্ক্তী চলাহরণ হিসাবে নিয়ে এসে মুহান্দিছদের গৃহীত নীতির প্রতি অনাস্থা জাপন করিছেন।

## नर्यादनाच्ना :

135

মুহানিছদের হানীছ সমালোচনা নীতিমালার প্রতি অনাপ্তায়ুচক নক্তনা আধুনিক যুগে প্রাচাবিদদের মাধ্যমেই প্রথম ওবং হয়েছে। এর সাপে যোগ দিয়েছেন আধুনিকতাবানী কিছু মুসলিম বিধানও। কিন্তু হানাকী বিধান ইবনুল হুমাম (৮৬১ছি.)-এর মন্তব্য থেকে বোঝা যায় পূর্বযুগেও এই ধারণার অন্তিত্ ছিল। যেমন তিনি বলেন, 'ইমাম মুসলিম তার প্রস্তে অনেক এমন কর্নাকারীর বর্ণনা নিয়ে এসেছেন, যারা সমালোচনা মুক্ত নয়, আবার ছহীহ বুপারীতে সমালোচিত বর্ণনাকারীর বর্ণনা রয়েছে। সুতরাং কর্ণনাকারীদের দিন্দাটি বিহানদের ইজতিহাদের ওপরই আবর্তিত হয়।... হানীছের হাসান, ছহীহ রয়ফ হওয়া সনদের ভিত্তিতে 'যানী' সিদ্ধান্ত মাত্র। সুতরাং বান্তবে ছহীগ্রি ভূল হওয়া এবং যক্ত্রফটি ছহীহ হওয়ার সম্ভাবনা রাখে।' ত্র

অপর হানাকী বিহান যাকর আহমাদ উছমানী (১৯৭৪%) বলেন, া তিন্দু হানাকী বিহান যাকর আহমাদ উছমানী (১৯৭৪%) বলেন, া তিন্দু হানাকী বিহান যাকর আইমাদ উছমানী (হাষণা করা এবং হানীছকে হানীছকে বা হানান আখ্যায়িত করার বিষয়টি ইজডিহাদী। প্রত্যোকেরই নিজম্ব দৃষ্টিভঙ্গি রয়েছে। তিমি এর ব্যাখ্যায় বলেন, কোন একজনের নিকট একটি হানীছ ছহীহ হওয়ার অর্থ এমন নয় যে অপরজনের নিকটও হানীহটি

৩৭৬. ভ. আহমাদ আমীন, *মুহাল ইসলাম*, ২য় খড়, পূ. ১১৭-১১৮: ঐ, *ফাজরল ইসলাম*, পু. ২১৭।

७९९. यारुप्म चार् त्रारेगार, *जागलग्राजेन व्यामान मुनार जान-मानाजिगार,* পृ. ७००-७०६। ७९৮. व्यामनाय क्रग्रताकभृती, *याश्वारम रामीर* , পृ. ১२९, ১०७-১७৫।

وقد أخرج مسلم عن كثير في كتابه ثمن لم يسلم من غوائل الجرح وكذا في ٥٩٥٠. البخاري هماعة تكلم فيهم فدار الأمر في الرواة على احتهاد العلماء فيهم... فإن وصف الحسن والصحيح والضعيف إنما هو باعتبار السند طناء أما في الواقع فيحوز وصف الحسن والصحيح والضعيف إنما هو باعتبار السند طناء أما في الواقع فيحوز - 880 إلى الله الله المنابق المحمد الضعيف المحمد الضعيف المحمد الضعيف المحمد الصحيح وصحة الضعيف المحمد الم

৩৮০, যাকন আহমাদ ওছমানী, কাওয়াইদুন কী উলুমিল হানীছ, পৃ. ৪৯।

খানীছ অস্বীকানকারীদের সংশ্বা নিরসন

ভূতীহ হবে, আবার কোন একজনের নিকট হাদীছটি যদ্ধ হওয়ার অর্থ অপরজনের নিকটও তা যদক হবে এখন সয়। \*\*\* এই বক্তব্যের চীকার সমকালীন প্ৰসিদ্ধ হানাধী বিধান আপুল কান্তাহ আৰু গুদ্দাহ (১৯৯৭খি.) غان دعواه الصحة والحسن في حديث لا تتألي ولا تتمشى بالون ﴿١٩٢٩/١٥٩٠ ाय गांकि 'य वाकि ' تقليده رأي المحدثين في ذلك فأي فرق بين تقليدهم وتقليد المحتهدين দাবী করে যে, কোন হাদীছ ছইছি বা হাসান, তার পঞ্চে এ স্কুম দেয়া সম্ভব নয় মুহাশিছদের মতামতের অন্ধানুসরণ ব্যতীত। অতথ্য মুহাশিছদের অন্ধানুসমণ এবং মুজভাহিদদের অন্ধানুসণের মধ্যে পার্থক্য কোপায়?<sup>১৯১</sup>

আবুল আ'লা মওদুদী (১৯৭৯খি.)-ও অনুক্রপ মত প্রকাশ করে বংশন, 'মুহ্যাদিছ বিধানগণোর খিদমত সর্বস্বীকৃত। এতে কোন কথা নেই। কথা কেবল এ বিষয়ে যে, পুনোপুরিভাবে তাঁদের উপরে ভরসা করা কতটুকু সঠিক হবে। হাজার হৌক তাঁরা তো ছিলেন মানুষই। অতএব কিভাবে আপনি একদা বলতে পারেন যে, তাঁরা যে হাদীছকে 'ছহীহ' সাব্যস্ত করেছেন, আসলেই সেটা ছহীং? অধিকম্ভ যার কারণে তাদের মধ্যে হাদীছের বিতন্ধতা সম্পর্কে সর্বোচ্চ ধারণার সৃষ্টি হয়, সেটি হ'ল রেওয়ায়াতের (বর্ণনার) দৃষ্টিকোণ, দিরায়াতের (যুক্তি আহ্যতার) দৃষ্টিকোণ নয়। তালের দৃষ্টিভঙ্গি ছিল বেশীর বেশী সাংবাদিকের দৃষ্টিভঙ্গি, ফিফুহ বা তাৎপর্য অনুধাবন তানের বিষয়বস্তু ছিল না। <sup>তেও</sup> মিটে এই মতাবলখীদের ভ্রান্ত দৃষ্টিভঙ্গি থণ্ডন করা হ'ল।

ক, হালীছ সংগ্রহ, সংকলন এবং সার্বিক বিচার-বিশ্লেষণের পর সর্বশেষ তর হ'ল, তার ওপর হুকুম আরোপ করা। আর তা হ'ল হাদীছটিকে ছহীহ বা যঈফ সাবাস্ত করা। এটি নিঃসন্দেহে ইজতিহাদী বিষয়, কিন্তু মনে রাখতে হবে যে. এই ইজতিহাদ তথাকথিত ব্যক্তিগত মানদও বা অভিক্রচির ওপর নির্ভরশীল নয়, বরং হাদীছের ইসনাদ ও মতনের উপর সুদীর্ঘ গবেষণার নিয়মতান্ত্রিক ও প্রমাণনির্ভর সিদ্ধান্ত, যার পিছনে রয়েছে হাজারো বিদ্বানের কঠোর সাধনা এবং সীমাহীন কায়িক ও মানসিক পরিশ্রম। এজন্য তাদের গবেষণা ও তার ফলাফলের ওপর বিদ্বানগণ একবাকো ঐকামত পোষণ করেছেন এবং তা আমলযোগ্য দলীল হিসাবে গ্রহণ করেছেন। মুহাদিছদের গ্রেষণা পদ্ধতি ছিল অত্যন্ত সৃষ্ণ, নির্মোহ এবং নিয়মতান্ত্রিক। কোন বিজ্ঞ ব্যক্তির পক্ষে ভানের



obs. word, 9, 66 1

क्रिक्ट इत्तर ।

৩৮৩. সাইনিদ আবুল আলা মজদুদী, ভাফহীয়াত, ১ম খণ্ড, পু. ৩৫৬।

পৃথিত নীতিমালার গভীরতা, সক্ষমতা এবং সুদৃদ্ধা অলীকার করার সুযোগ নেই। মানবৈতিহাসে এর চেয়ে কোন নিরাপদ এবং শ্রেট্ট নীতিমালা অদ্যাবধি আবিকৃত হানে। যা সমালোচনামূলক গবেষণাধারা (Critical Study)-এর সর্বোচ্চতম নমুনা প্রতিষ্ঠা করেছে। আমেরিকান গবেষক এরিক ভিকেনসন (জন : ১৯৬১খ্রি.) ইবন্ আরী হাতেম (৩২৭ছি.) সংকলিত ক্রিটি, ক্রিটি, ক্রিটি, ক্রিটি, করিছারিত পর্যালোচনার পর তিনি হানীছ প্রালোচনা শাজের সৃত্মতা লক্ষ্য করে খিমোহিও হন। তিনি বিশ্বয় প্রকাশ করে বলেন যে, সতিই যদি ছহীহ হাদীছ থেকে থাকে, তবে এটা সুনিন্দিতভাবে বলা যায় যে, মুহাদিছগণ ছহীহ হাদীছঙলো চিহ্নিত করতে সন্থাবা সর্বোত্তম পদ্বাই উদ্ধাবন করেছিলেন। শুনিঙ

থ, মুহাদ্দিছদের এই গবেষণাধারাকে বুঝতে হ'লে প্রথমে জানতে হবে যে, কাঁ কী বৈশিষ্ট্যের কারণে তারা শ্রেষ্ঠত্ব এবং নির্ভরযোগ্যতা অর্জন করেছিলেন। যেমন:

مناعد (الموات، والموات، والم

তচন্ত, work আল-কাল্টি, আল-জামি লি আকলান্তির নাবী, হয় ৭৪, পু. ৭।

'(সভাবানিতা) হ'ল সকল প্রশংসনীয় বিষয়ের মূল, নবুওয়াতের ভিত্তি এবং আলাহভীতির ফলপ্রতি । যদি সভাবাদিতা বা পাকত তবে শরী আভের সমস্ত আলাহভীতির ফলপ্রতি । যদি সভাবাদিতা বা পাকত তবে শরী আভের সমস্ত বিধানসমূহ অকার্যকর হয়ে দেত । "ত্রু এজনাই আলাহ বলেন, ুর্ন্তুর্ন বিধানসমূহ অকার্যকর হয়ে দেত । "ত্রু ওজনাই আলাহ বলেন, ুর্ন্তুর্ন বিধানসমূহ অকার্যকর হয়ে দেত । ত্রু ইমানদারগণ। তোমরা আলাহকে ত্রুর বন এবং সভাবাদীদের অন্তর্ভক হও । "ত্রুণ মূরাদিছগণকে আলাহ ত্রুর ওয়া বন এবং সভাবাদীদের অন্তর্ভক হও । "ত্রুণ মূরাদিছগণকে আলাহ ত্রুর থানের সংবক্ষণের জনাই সম্রনত সভতার মূর্ত প্রতীকে পরিণত করেছিলেন। ধানির সংবক্ষণের জনাই সম্রনত সভতার মূর্ত প্রতীকে পরিণত করেছিলেন। ধানির আলাক্র রানী প্রভু এর্ন্তুর্গ অনেক উদাহরণ নিমে এমেছেন। সেনন ইয়াহইয়া ইবদু মাইন (২৩০হি.) বলেন, ভার্ন্তুর্গ করে আর লাতে বিনিদ্র পাকি এই ভয়ে যে, আমি তারে কোন ভূল করে ফেললাম কি না। "ত্রুণ ত্রুণ (১৬০হি.) বলেন, আমি সুলারমান আভ-তারমীর চেয়ে সভ্যবানী আর কাউকে দেখিনি। যখন তিনি কোন হানীহ বর্ণনা করতেন, ভার চেহারা পরিবর্তন হয়ে যেত।

এই সভতা বজায় রাখার প্রতিজ্ঞা থেকেই তারা 'ইননান' ব্যবহরে ওপর অত্যন্ত ওরণজুারোপ করেছিলেন। ইবনু সীরীন বলেন, الأول لا يسألون عن الإسناد، فلما وقعت الفتنة، سألوا عن الإسناد، وقعت الإسناد، وقعت الفتنة، سألوا عن الإسناد، وقعت الفتنة، سألوا عن الإسناد، وقعت الإسناد،

বস্তুনিষ্ঠতা ও আমানতদারিতা : মুথাদিছদের অন্যতম বৈশিষ্ট্য ছিল বস্তুনিষ্ঠতা। ফলে কোন প্রকার বহিরাগত চাপ বা ব্যক্তিগত অনুরাগ কিংবা বিরাগ তাদেরকে পথচ্যুত করতে পারেনি। এই নিবাদ বস্তুনিষ্ঠতা বজায়

৩৮৬, আর-রাধিব আল-আখ্যাহানী, *আয়-যাত্রীআডু ইলা মাকারিদিশ শানী'আহ* (কাছরো : নাঞ্জস সাশাম, ২০০৭মি.), শু. ১৯৩।

৩৮৭, সুৱা আত-ভাওবাহ, আয়াত : ১১৯।

७৮৮. यद्वीय जान-नागमानी, *जाम-साचि' नि जायनान्ति। तानी,* २४ ४०, मृ. ১०।

৩৮৯. খর্থীৰ আল-বাধনানী, আল-জামি' লি আখগান্ধির মারী, ২য় খণ্ড, পু. ৯।

৩৯০, ইবনু রজব, শানহ ইগানিত ভিরমিনী, ১ম খণ্ড, পৃ. ৩৫৪।

139 রাহতে তাঁদের গৃহীত পদ্ধতিসমূহ ছিল – (ক) ইসনাদ সংরক্ষণ। (ম) রাব্ত বর্ণনাকারীদের প্রকৃত অবস্থা সাধ্যমত পুংখানুপুংখ যাচাই করা। (গ) অহিকামগত হাদীছের ক্ষেত্রে বিতকের উদ্বেধ পাকার জন্য তারা এমন ক্লিচারীকো কেবল গ্রহণযোগ্য মনে করেছিলেন যারা সকল প্রকার অভিযোগ খেকে মুক্ত। (ঘ) তারা কারো প্রতি অনুরাগ বা নিরাগের বশবতী হয়ে মতামত প্রকাশ করতেন না এবং সভ্য প্রকাশে কখনও ভয় পেতেন না। এমনকি নিজের পিতা ও ভাইয়ের বিরুদ্ধেও তারা 'জারাহ' (সমালোচনা) করতে ধিধা করতেন না। (৩) তাঁরা এমন কোন বাজির সমালোচনা গ্রহণ করতেন না, যারা তার সাধী বা সমসাময়িক, বিশেষত যালা হিংসাবশত সাগীদের ব্যাপারে কোন কথা বলতে পারেন। এ সকল কঠোর নীতি অবলম্বনের মাধ্যমে তাঁদের একটিই উদ্দেশ্য ছিল যেন ইসলামী শরী'আহুর মধ্যে কোন বাতিলের অনুপ্রবেশ না ঘটতে পারে। আর ঘটলেও তা যেন সহজে চিহ্নিত করা যায়।

ধৈর্য এবং অধ্যাবসায় : হানীছ একত্রিত করা এবং তা সঠিকভাবে সংরক্ষণ করার জন্য মুহাদিছগণ যে অস্বাভাবিক পরিশ্রম করেছেন, পূথিবীর ত্রন্য কোন শাত্রে তার নখীর পাওয়া যায় না। কখনও একটি মাত্র হাদীহ সংগ্রহের জন্য তারা একটি দেশ সফর করতেন। এরপ অসংখ্য ঘটনা হাদীছ শাস্ত্রের ইতিহাসে লিপিবদ্ধ রয়েছে। ইবনুল মুসাইয়িব (৯৪ছি.) বলেন, ্যা আমি কেবল একটি كتت لأسير الأيام والليالي في طلب الحديث الواحد হাদীহ সংগ্রহের জন্য দিন-রাত সফর করতাম। " ইমাম বুখারী (২৫৬হি.) হানীছ সংগ্রহের অভিযানে মাত্র ২১ বছর বয়সেই আরব ও খোরাসানের প্রায় সমস্ত শহর পরিভ্রমণ করেন। <sup>৩৯২</sup> এমন পরিশ্রম, ধৈর্য ও অধ্যাবসায়ের ন্যীর দেখিয়েছিলেন হাদীছ শাক্রের অন্য ইমামগণও।

সাধারণ জীবনযাপন ও পরহেযগারিতা : মৃহাদিছ বিভানগণ কালিমামুক্ত, পবিত্র জীবন যাপন করতেন। তারা নিজেদের পরহেয়গারিতা অকুল্ল রাখতে পারতপক্ষে কখনও শাসকদের নিকটবর্তী হ'তেন না এবং ভাদের দারস্থত হ'তেন না। হাম্মাদ ইবনু সালামাহ (১৬৭হি.) বলভেন, যদি কোন শাসক তোমাকে আহবান করে সূরা ইখলাছ পাঠের জন্য, তবুও তার কাছে যেও না।<sup>০৯০</sup> ভারা শাসকদের উপহারও কেরং দিতেন যার শত শত

०५५, जाम-याशवी, जागकिताङ्ग हरूगाय, ५म थ७, वृ. ८८ ।

७%२, व्याप-पाहादी, जिल्लाक व्या नामिन नुवाना, ३२ण २०, पू. ७৯৪, ८०९।

७৯७, व्याय-चिट्यी, छाङ्गीवृत्र कामान, १म ४६, नृ. २५५।

ন্থীর ময়েছে।<sup>তল</sup> ভায়া শাসকের সালে সম্পর্ক রাখা বা তাদের উপহার এহণ ক্রাকে ফিতনা মনে করতেন এবং ধুনিয়াদারীর প্রতি আকর্ষণসৃষ্টির কারণ মনে করতেন। এই আপোষ্ট্রীন মনোভাব তারা জীবনের সর্বক্ষেত্রে রজায় রাবতেন।

বিকানভিত্তিক নীতিমালা অনুসরণ : জাল হাদীছ চিহ্নিত করার জন্য প্রতিরক্ষামূলক ব্যবস্থা হিসেবে মুহাদিত বিভানগণ বিশেষ পদ্ধতি অবলম্বন করে হাদীত সংগ্রহ, সংকলন ও শাচাই নাডাইয়ের কাজ তরং করেন। তারা প্রণয়ন করেছিলেন ইলমুল ইসনাদ, উলমুল মতন, উলমুর রিওয়ায়াহ, ইলমু রিজালিল হাদীছ, ইলমূল জারাহ ওয়াত তা'দীল, ইলমু উলালিল হানীছ, উলমু মুস্তালাহিছ খাদীছের মত হাদীছ সমালোচনা শারের কঠোর নিয়মকান্তিক হাতিয়ার।<sup>২০</sup> একটি মাত্র হার্নীছকে বিওক্ষভাবে সংগ্রহের জন্য তারা যে অমানুবিক পরিশ্রম করতেন, তা ইতিহাসের পাতার কিংবদন্তী হয়ে আছে।<sup>200</sup>

সুতরাং এ সকল বৈশিষ্ট্য থেকে আমরা স্পষ্ট বুঝতে পারি যে, সাধারণ অন্য যে কোন শাস্ত্রের বিশেষজ্ঞ এবং গবেষকনের চেয়ে হানীছ গবেষকদের অবস্থান ছিল অনেক উধের্ব। আল্লাহ তাঁদেরকে যেন এই বীদের হেফায়তের জন্য আলাদাভাবে প্রস্তুত করেছিলেন। ইবনু ভার্যায়িয়া (৭২৮হি.) বলেন, প্রতিটি শারের জন্য বিশেষ লোক রয়েছে, যারা সে ব্যাপারে বিশেষজ্ঞ। তবে মুহান্দিছগণ হ'লেন তালের সবার চেয়ে উচু মর্যালায় অধিষ্ঠিত। তারা সর্বাধিক সত্যবাদী, সর্বোচ্চ মর্যাদার অধিকারী এবং সর্বাধিক ধর্মপ্রাণ। তারা বর্ণনাকারীদের জারাহ ও তা'দীলের ক্ষেত্রে আমানতদারিতা, সত্যবাদিতা বজায় রাখা এবং এ ব্যাপারে জ্ঞান ও অভিজ্ঞতায় ছিলেন অনেক উচ্চস্থানীয়। যদিও তাদের মধ্যে জ্ঞানে এবং ন্যায়পরায়ণতায় ভরভেদ ছিল যেমনটি সকল জানের ক্ষেত্রে হয়ে থাকে ৷<sup>\*\*</sup>

ల్లుండి. क्रिमीक शामान चाम करनीसी, धाम-विखाद कि गिकदिम मिहार धाम-मिखार , পু. ১৪২ মুহান্দাদ আব্দুর রহীম, হাদীস সংকলদের ইতিহাস, পৃ. ৪২৯।



o≽8. मृहाचाम वानी कृत्रिय वाम-डेप्सी, *भिदाभाठून की मानशक्तिम नाकु*म हॅन्सन *मुहा*लिहीन (আর্ডান : দারুন নাফাইল, ২০০০খ্রি.), পু. ৩৬২-৩৬২।

৩৯৬. খড়ীৰ আল-বাগদাদী, *আৱ-বিহণাহ ভী তালাবিল হানীছ* (বৈত্ৰত : দাকল কুডুৰ আপ-ইর্লমিয়াহ, ১৩৯৫হি), পৃ. ১১৯, ১২৭, ১৯৫: ঐ, আল কিফায়াহ ফী ইলমিয় विकासार, भू. ८०२।

فلكل علم رجال يعرفون به، والعلماء بالجديث أحل هؤلاء قــــدرا ، وأعظمهــــم .١٩٥٩ صلقاء وأعلاهم مترلق وأكثر ديناء وهم من أعظم الناس صلقا وأمانة، وعلما وخبرة، فيما يذكرونه عن الحرح والتعديل...كان بعضهم أعلم بذلك من بعض،

Compressed with PDF Compression by DLM Infosoft

গ, হাদীছ শাস্ত্রে গৃহীত মীতিমালাকে মুহাদিছদের ইজতিহাদী সিদ্ধান্ত বলার গ. ১ সুযোগ নেই। কেননা এতে ধারণা বা কল্পনার ছান নেই, বরং তা প্রত্যক্ষ দর্শন (مشاهدات) किरवा শ्रवण (مساهدات)-धारा छणत्र निर्छग्रमीण काम । सा मकण শুর্তারোপ করা হয়েছে যেমন- সনদের অধিচিহ্নতা, রাবীদের শক্তিশালী হওয়া, বর্ণনাকারী একং যার নিকট থেকে বর্ণনা করা হচেছ, তারা সমসাময়িক শুগের হত্যা এবং তাদের মধ্যে সাক্ষাৎ হওয়া, হাদীছ শ্রনণ করা প্রতি শর্তসমূহ সবই পথত্তায় হারা উপলক্ষিযোগা ও প্রতাক্ষ জান। এছাড়া মৃত্যাদিতগণ বর্ণনাকারীদের অবস্থা বর্ণনার জন্য জারাহে ও আ'দীলের যে সকল শব্দ ব্যবহার করেছেন, তা অধিকাংশই প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতা থেকে নলেন, ধারগার বশবর্ত্তী হয়ে কিংবা ক্য়োস করে বলেন না। উদাহরণস্বরূপ রাসুল (ছা.)-এর সত্যবাদিতা এমনই সুনিশ্চিত বিষয় ছিল যে, কাফিররাও তার শক্তবা সংগ্রে তা স্বীকার করতে বাধা হয়েছিল। এর পক্ষে তাদের দলীল ছিল এই যে, রানুল (হা.) কখনও মিথ্যা বলেননি। সুতরাং জারাহ ও তা'দীল কোন ধারণানির্ভর জ্ঞান ন্যা, বরং প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতা নির্ভর জ্ঞান, যা অঞ্চাট্য। তেমনিভাবে কোন বর্ণনাকারীর বর্ণিত হাদীছ অপর বর্ণনাকারীদের বিরোধী হওয়ার বিষয়টিও সংগ্রম এতে কোন ধারণার অবকাশ নেই। কোন ছহীহ হাদীছের মধ্যে গোপন ক্রটি না থাকার শর্তারোপ করা একটি নেতিবাচক শর্ত। এটিও ধারণার মাধ্যমে জানা যায় না বরং তা বাস্তব অভিজ্ঞতার মুখাপেকী। অতএব হাদীছ শাস্ত্র কারও ব্যক্তিগত চিন্তানির্ভর জ্ঞান নয় বরং বিজ্ঞানভিন্তিক পূর্ণাস একটি শাল্পের নাম।

ছ, একজন মুহাদিছ এবং একজন ফঝীহের ইজতিহাদ এক নয়। কারণ একজন ফঝীহ যখন কোন মাসআলা নির্ণয় করেন, তখন তিনি তাঁর গৃহীত সিদ্ধান্তকে কখনও চূড়ান্ত ঘোষণা করেন না এবং তার ওপর আমল করা অন্যানের জন্য ওয়াজিবও বলেন না। কিন্তু একজন মুহাদিছ যখন কোন হাদীছ হহীহ বলে চিহ্নিত করেন, তখন ইসনাদ এবং অন্যান্য প্রমাণাদির ভিত্তিতে তার ওপর আমল করা ওয়াজিব হয়ে যায়। এই বিষয়ে বিভানদের মাঝে কোন বিতর্ক নেই। তাল যারা উভয় ইজতিহাদকে এক দৃষ্টিতে দেখেন তাঁরা অবশাই

हिन्दू होनाई कुन्या الناس في سائر العلوم كذلك हिन्दू छप्तांदिता, मिनदाखुन नुमूह आन-नावांकिशाह (विद्यान : हेमाम मूदाश्वान हिन्दू नंछन हेनलापी निश्चविकालाह, ১৯৮৬(ति.), १म चण्ड. शृ. ७४-७४। ১৯৮ हेनमुह हानाह, मूकासामाञ्च हेनमुह हानाह, शृ. २৮।

জানেন যে, একজন সভাবাদী ও বিশ্বস্ত কৰিবকাৰীৰ পৰ্বনার ওপর আছা রাহা একটি সর্বসমতে বিষয়। এতে পৃথিবীর কোন বিনেকসম্পন্ন মানুয়ের মানে ट्यांन प्रथ त्मेरे। युनावादमंदे तला द्वाराङ त्य प्र'डान न्यासण्यादय नाफीड সাক্ষেত্র ভিত্তিতে নিচারক কর্মছালা করবেন। সূত্রাং মুহাদ্দিতের ইন্ডতিহাস কোন বাকিসত বাহের নাম নয়। এই দৃষ্টিকোণ থেকেই বিশ্বানগণ বলেছেন য়ে ्राचन दक्तन (जिमसा) हानीइ इडीह পाउम्रा गरत الماسم الحادث فهر مادعي ত্বন সেটিই আমনা সামহান।' বিধানগণ এজন্য শ্রন্থক হানীভকেও বিহাসের ওপর অ্থাধিকার দিতেন। কেননা কোন হানীত মূলগতভাবে সকাটা, কিন্তু ভাতে সন্দেহের অনুপ্রবেশ ঘটে বর্থনাঝারীদের কারণে। আর বি্যাস হ'ল মূলগতভাবেই ধারণানির্ভর। সূতরাং মুহান্দিতের ইজতিহাদ এবং ককীহেত্র ইজতিহাদের প্রকৃতি নিঃসন্দেহে ভিন্ন। <sup>১৯৯</sup> ইবনু ভার্যমিনা (৭২৮ই.) বলেন, 'যদি দু'জন ফক্টাই কোন দ্বীনের কোন শাখাগত বিষয়ে পরত্পর মততেত করেন, তথন বিতর্কারীর জন্য দলীল প্রতিষ্ঠিত হয় না; তবে হানীত ব্যতীত, যে হাদীছটি সম্পর্কে সে জানে যে, হাদীছটি দলীলযোগ্য কিংবা কোন মুহজিত তাকে ছহীহ বলেছেন। <sup>২০০০</sup> এই মন্তব্য থেকে প্রমাণিত হয় যে, কর্নুহের রাহ দারা দলীল প্রতিষ্ঠিত হয় শা, কিন্তু মুহাদিছের রায় হারা দলীল প্রতিষ্ঠিত হয়। সূতরাং উভয়ের ইজতিহাদের মাঝে বিস্তর পার্থক্য রয়েহে।

- ৬. যদি মুহাদিছদের প্রচেষ্টা ব্যক্তিগত মানদও মোতাবেক বা ইজতিহাদী ল হয়, তবে তাদের মধ্যে কোন হাদীছ সম্পর্কে ছহীহ বা ফলত রায় প্রনানে পারস্পরিক মতভেদ কেন দেখা দেয়? এ প্রশ্নের জবাবে কয়েকটি কারণ উল্লেখ করা যায়। যেমন:
- (১) কিছু হাদীছের দু'টি দূর রয়েছে। একটি ছহীহ, অপরটি হলছ। যখন এক মুহান্দিছের নিকট হাদীছটি ঘইফ সূত্র থেকে পৌছায় তখন তার্কে ঘঈফ আখ্যা দেন; আর যখন ছহীহ সূত্রে পৌছায় তখন তাকে ছহীহ আখ্যা দেন।
- (২) দু'জন মুখাদিছের উভয়ের নিকট হাদীছটি যদক সূত্রে পৌছানের পর একজন হাদীছটির সপক্ষে শাওয়াহিদ পেলে তাকে ছথীহ ঘোষণা করেন। অপরপক্ষে যিনি শাওয়াহিদের সন্ধান পান নি, ভিনি হানীছটিকে ছথীহ ঘোষণা





৩৯৯. শ্র. আত্মস সালাম আল-মুবারাকপুনী, সীরাতুস ইমাম আল-মুখারী, পৃ. ৩৫১-৩৫২। ৪০০. ইবনু ডায়মিয়া, *মিনহাজুস স্নাহ আন-নাবাতিয়াহ*, ৭ম খণ্ড, পৃ. ৩০২।

করেন নি। মুহান্দিছগণ এই দৃষ্টিভঙ্গি থেকে কোন হাদীছকে যখন হাসান লি বাতিহি' অথবা 'হাসান লি গায়রিহি' আখ্যা দিয়ে থাকেন।

- (৩) দু'ল্লন মুহান্দিছের উভয়ই যদিফ হানীছটির পঞ্চে শাওয়াহিদ পেয়েছেন, কিন্তু একজন হাদীছটির একটি বিশেষ সন্দ ও মতনকে যদক ঘোৰণা করেছেন। এজনা সুনান্ত তিরমিখীতে দেখা যায়, اللفط । ই 'হাদীহটি এই শব্দে দুৰ্বল।'
- (৪) কোন একজন হাদীছটি এই জন্য যদিক আখ্যা দিয়েছেন যখন তিনি দেখেছেন যে, একজন ইমাম হাদীছটির কোন বর্ণনাকারীকে ত্রুটিপূর্ণ বলেছেন। অথচ সেই ইমাম পুনরায় অধিক বিশ্লেষণের পর তার মন্তব্য থেকে সরে এসেছেন, যা এই মুহাদিছ অবগত ছিলেন না।<sup>৫০১</sup>

 জারাহ ও তা'দীলের ক্ষেত্রে মতভেদের জবাবে কয়েকটি কারণ বর্ণনা করা যায়। যেমন :

- (১) কোন ইমাম একজন বর্ণনাকারীর অবস্থা পর্যালোচনার পর তার মধ্যে এমন কিছু পাননি যে, তাকে ফ্রেটিপূর্ণ ঘোষণা করা যায়। কিন্ত পরবর্তীতে সেই বর্ণনাকারীর আচরণে পরিবর্তন আসে। ফলে সেই একই ইমাম তাকে জ্রুটিপূর্ণ ঘোষণা করেন। কিন্তু সেই ইমামের ছাত্ররা তাদের ওপ্ত াদের উভয় কখাটি শ্রবণ করেছিলেন। ফলে খারা আঁকে 'তা'দীল' করতে বনেছিলেন তারা উক্ত বর্ণনাকারীকে শক্তিশালী বলেছেন। আর যারা 'জারাহ' করতে বা ক্রুটিপূর্ণ বলতে শুনেছিলেন তারা উক্ত বর্ণনাকারীকে দুর্বল বলেছেন। অধচ এই ছাত্ররা দু'টি ভিন্ন সময়ে ওস্তাদের নিকট থেকে ওনেছিলেন। এমন একজন রাবী ছিলেন আব্দুল্লাহ ইবনু লাহি'আহ (১৭৫হি.)। যিনি প্রথমে ছিকাহ রাবী হিসাবেই পরিগণিত হ'তেন। কিন্তু তাঁর লাইব্রেরীতে আগুন লেগে সকল কিতাব পুড়ে যায়। ফলে তাঁর স্মৃতিশক্তি থেকে হাদীছ বর্ণনা করতে গিয়ে প্রদেক ভুল করেন এবং যঈফ হিসাবে গণা হ'তে খাকেন।
- (২) কখনও কোন ইমাম বর্ণনাকারী সম্পর্কে বিস্তারিত জানতে পারেননি এবং তার জ্ঞান মোতাবেক বর্ণনাকারীকে ক্রটিপূর্ণ পান নি। কিস্ত অপর একজন ইয়াম তার সম্পর্কে অধিক অবগত ছিলেন এবং তাকে শ্রুটিপূর্ণ আখ্যা দিয়েছেন।<sup>৪০২</sup>

৪০১. স্ত্র, আপুস সাধাম আল-মুবারাকপুরী, সীরাতুল ইমাম আল-মুখারী, পূ. ৩৫৩। ৪০২, তথের, শু. ৩৫৩-৩৫৪।

(৩) মানুষ হিসাবে প্রত্যেকেই সমান কান ও মর্থানার অধিকারী না।
কিছু কমবেশী থাকেই। এমনকি ননীদের মধ্যে এমন তক্কা ছিল। তেমনিভাবে
মুহানিভদের মধ্যের সর গরবের ব্যক্তি ভিলেন। শাদের কেউ ভিলেন নরমপন্ধী,
কেউ মধ্যমগন্ধী আবার কেউ কটারপন্ধী। কলে ইমান আল-ই'জনী, ইন্দু
হিবান অপ্রিচিক বারীদের হিকাহ খোদবা করা বিষয়ে নরমপন্থা অক্সেন্দ করেছেন। অনুক্রপন্তাবে ইমাম হিবাদিয়া এবং ইমান হাকিনও বারীদের প্রতি অধিক মুধানার রাখতেন। অপর্কিকে ইমান আহমান, ইমান লারাকুলী, ইন্দু
আদী প্রমুখ ছিলেন মধ্যমপ্রী। আবার ইয়াহইয়া ইন্দু করিব করের কেরে মানিন, আরু হাতিম আর-রাশী, ইমাম নামাই প্রমুখ ভারাহ করার কেরে অভিশয় কটারপন্ধা এবং সতর্বতা অবলম্বন করতেন।

\*\*\*\*

এ সকল কারণে রানীদের প্রতি দৃষ্টিভঙ্গিত পার্থকা কিছু হরেছে।
কিন্তু বিভক্তি নিরসন এবং সমখন সাগনের জন্য মুহান্দিছণণ নগান্থ নীতি
অবলঘন করেছেন। 'জারাহ মুখাস্সার' (এনটির বিস্তারিত বিবরণ), 'তা'দিল
মুখাস্সার' (ন্যায়পরায়ণভার বিস্তারিত বিবরণ) প্রভৃতি পরিভাষা এজনাই সৃষ্টি
করা হয়েছে। সুতরাং জারাহ ও তা'দীলের ক্ষেত্রে মততেন থাকলেও জ্ব
নিশ্পন্তির জন্য মুহান্দিছদের নিকট নিয়মভাত্রিক ব্যবস্থাপনাও রয়েছে।

ছ, ইমাম বৃথারী যাদের দিকট থেকে হাদীছ গ্রহণ করেছেন, এনন হ্যাদ মুহাদিছ থেকে ইমাম মুসলিম হাদীছ গ্রহণ করেন নি— এই মন্তব্য মুহাদিছনের নীতি সম্পর্কে আঞ্চলার কসল। মুহাদিছগণ সর্বদা চাইতেন উচ্চতর সন্দে হাদীছ বর্ণনা করার জন্য। অথবা ইতিপূর্বে যে সন্দ থেকে হাদীছ বর্ণিত হয়েছে, তা ভিন্ন অন্য কোন সনদে হাদীছটি বর্ণনা করার জন্য। এতে সূত্র সংখ্যা যত বৃদ্ধি পাবে, হাদীছটির নিশ্চয়ভাও তত বৃদ্ধি পাবে। সুতরাং ইমাম বুখারী গৃহীত ছয় শত মুহাদিছ থেকে ইমাম মুসলিম হাদীছ বর্ণনা না করার অর্থ এই নয় যে, তিনি তাদের পরিত্যালা মনে করেছেন। যেমন ইমাম বুখারী তার প্রহে ইমাম শাফেট থেকে একটি হাদীছও বর্ণনা করেন নি। এর অর্থ এই নয় যে তিনি তাকে পরিত্যালা মনে করেছেন। বরং সনদের উচ্চতা সজান কিবো নতুন নতুন সনদ সন্ধানের জন্য তারা। অনেক সময় পূর্ব উদ্ধৃত বর্ণনাকারীদের সনদ প্ররাবৃত্তি করতেন না।

ত্ত্ব. ড. আহমান আমীন সহ কতিপয় লেখক জারাহ-ভা'দীলের এই মতভেদকে মুহাদিছদের মাযহাবী ধন্দ ও মতপার্থক্যের কলাফল হিসাবে আখ্যা দিয়েছেন।

৪০৩, আস-সাধাতী, মাতহুল মুগীয়, ৪র্থ খণ্ড, পৃ. ৩৬০।

এর ভ্রবাবে আস-সিনাদ (১৯৫৬খ্রি.) বলেন, জারাহ ও তাদীল কখনও রাজিগত বিরোধ কিংবা মাযহাবী মতপার্থকোর ওপর ভিত্তিশীল ছিল না। মুহাদিছপণ ওধু মাযহাবী পৌড়ামির কারণে কখনও বিরোধী ফিরকাসমূহের রাবীদের প্রত্যাখ্যান করেন না। তাদের মতপার্থকোর ভিন্তি ছিল কেবলমার রাবীর সত্যবাদিতা ও মিখ্যাবাদিতা, ন্যায়পরায়ণতা ও ফাসিকী এবং তার সংরক্ষণ ক্ষমতা এবং ভূলপ্রবণতা সম্পর্কে তাদের দৃষ্টিভঙ্গির পার্থকা। এজনা দেখা যায় হাদীছের কিতাব সমূহে এমনকি ছ্রীহাইন গ্রন্থরেও জনেক বিদ্যাতী ব্যক্তির বর্ণনা গ্রহণ করা হয়েছে, কেননা তাদের সত্যবাদিতা প্রমাণিত হয়েছে। অর্থাৎ বিদাবাতী হওয়া সত্ত্বেও তাদের বর্ণনা প্রত্যাখ্যান করা হয় দি। যেমন: খারিজী রাবী ঈমরান ইবন হিস্তান (৮৪ছি) এবং শীব্যা রাবী আবান ইবন তাপাত্রব (১৪১ছি.)। ৪০৪ সূত্রাং জারাহ-তা'দীলের পশ্চাতে কোন যায়হারী বিষেষ, দুরভিসন্ধি বা ব্যক্তিশ্বার্থ চরিতার্থের কোন বিষয় ছিল না।

ঋ, বিদ্যানদের গৃহীত জারাহ ও তা'দীলের নীতিমালা যদি কেউ অধ্যয়ন করেন তবে স্পষ্ট বুঝতে পারবেন যে, জারাহ-তা'দীলের ক্ষেত্রে যে কারো মন্তব্য সরাসরি গৃহীত হয় না। যে সকল বিদ্বানের মন্তব্যকে গ্রহণযোগ্য মনে করা হয় তাদের মধ্যেও স্তরভেদ করা হয়েছে- (১) কটরপদ্বী (২) মধ্যমপদ্বী এবং (৩) নবমপন্থী। সূতরাং যখন কোন মন্তব্য পরস্পরবিরোধী হয়, তখন সুনির্দিষ্ট নীতিমালার মাধামে তার মধ্যে কোনটি অগ্নাধিকারযোগ্য তা চিহ্নিত করার বাবস্থা রয়েছে। তাছাড়া প্রতিটি ক্ষেত্রে এত সৃত্ম নীতিমালার বাবহার করা হয়েছে যে, কেউ কোন ব্যক্তিগত উদ্দেশ্যে মন্তব্য করলেও আ সহজেই চিহিন্ত করা সম্ভব। এজনা আয-যাহাবী (৭৪৮ছি.) মগুবা করেন, ننان من कরা সম্ভব। করেন, এই বিষয়ে কান কান الشأن قط على توثيق ضعيف، ولا على تضعيف ثقة (জারাহ ও তা'দীল) বিদ্বানদের মধ্যে এমন দু'জন বিদ্বানকে পাওয়া থাবে না যারা কোন দুর্বল রাবীকে নির্ভরযোগ্য কিংবা কোন শক্তিশালী রাবীকে যদক সাব্যস্ত করার ব্যাপারে একমত হয়েছেন।'<sup>৪০৫</sup> অর্থাৎ কোন ব্যক্তি যদি বাতবে 'যঈফ' হয়ে থাকেন তবে তার ব্যাপারে এমন দু'জন বিদ্বান পাওয়া যাবে না যার। তাকে বান্তবভার বিপরীতে 'নির্ভরযোগা' বলেছেন, আবার ধনি কোন বাক্তি বাস্তবে 'ছিকাহ' বা শক্তিশালী হয়ে ধাকেন, তবে এমন দু'জন বিধান পাওয়া যাবে না যারা বাস্তবতার বিপরীতে তাকে 'যুঈফ' বলেছেন। সূতরাং



৪০৪, আস-নিবার, আন-সুসাতু ভ্যো মাকানাতুহা, পু. ২৬৭-২৬৮।

৪০৫, ইবদু হাজার আল-আসকুলানী, দুখহাতুন নামান, পূ. ১৩৮।

38W

নোন ক্ষেত্রে যদি মতভেদ হয়েও থাকে, ভবে সেখানে সঠিক মতটিও চিহ্নিত করার ব্যবস্থাপনা রয়েছে।

অতএব এ কথা নিঃসন্দেহে বলা যেতে পারে যে, মুহাদিছদের মধ্যে হাদীছ গ্রহণের মৌশিক শর্ডাধলীসমূহ নিয়ে কোন মতভেদ নেই। যে সর মতভেদ রয়েছে, তা শাখাগত মতভেদ একং সমাধানখোন্য। আরু তারা যে সকল হাদীছকে ছহীহ বলেন তা মৌলিক সকল শর্ত পূরণ করার পরই হহীহ হিসাবে আখ্যায়িত হয়। এতে কারও কোন ব্যক্তিগত মতের স্থান নেই যে তাকে ইজতিহাদী মত আখ্যায়িত করে পরিত্যাগ করার সুযোগ রয়েছে, যেমনটি অনেকে ধারণা করে থাকেন। কেননা তা সুস্পষ্ট দলীলের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত। বেগন ক্ষেত্রে অধিকতর শক্তিশালী দলীল উপস্থিত হওয়ার আরুণ পূর্ববর্তী মুহাদিছদের সিদ্ধান্ত ভূলও প্রমাণিত হ'তে পারে। সেদেয়ে শক্তিশালী দলীলেরই অনুসরণ করতে হবে, যদি কেউ পরবর্তীতে তা চিহ্নিত করতে পারেন। অর্থাৎ হাদীছ শান্ত্র পুরোটাই দলীক্ষের ওপর প্রতিষ্ঠিত। এখানে তোন মুহাদিছ বা ইমামের অন্ধানুসরণ করা হয় না যদি তার ভুল প্রমাণিত হয়, এমনকি তিনি যদি ইমাম মালিকের মত বিখ্যাত মুহাদিছও হন। আর এই দলীলের মজবুত ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত থাকার কারণেই অদ্যাবধি হানীছ গবেষণা সুনির্দিষ্ট নীতি যোভাবেক চলমান রয়েছে। মুহাম্মাদ নাছিরুদ্দীন আল-আলবানী (১৯৯৯খ্র.), ও'আইব আল-আরনাউত্ত প্রমুখ মুহান্দিছদের নিরবছিল হাদীছ গবেষণা এর পক্ষে জৌরালো সাক্ষ্য প্রদান করে।

এঃ আবুল আলা মওদুলী প্রমুখ ব্যক্তিত্বাদ মুহান্দিছদের প্রতি যে যুক্তিতে অনাস্থা প্রকাশ করেছেন, তা কোন ইলমী দৃষ্টিকোণ থেকে বলেন নি, বরং ব্যক্তিগত কিছু দৃষ্টিভাল (পশ করেছেন মাত্র। তাঁদের এই সন্দেহের জবারে ছানাউপ্লাহ অমৃতসরী (১৯৪৮খি.) বলেন, যদি কোন বিচারক আদালতে কোন আসামীর বিক্রছে সাক্ষীদের মতামত বিশ্লেষণ করার পর আসামীকে দোখী সাব্যক্ত করেন এবং শান্তি প্রদান করেন, সেক্ষেত্রে এ করা বলা কি যুক্তিসংগত থবে যে, এই সাক্ষীদের মতামত প্রবল ধারণাভিত্তিক এবং এতে ভূলের সম্ভাবনা আছে, সূতরাং আদালতের এই বিচার প্রহণযোগ্য নরং দিতীয়ত, কাউকে যদি বিচারকের দায়িত্ব দেয়া হয়, তাহ'লে তিনি চুরি, যেনা, হত্যা প্রভৃতি অপরাধে আসামীদের বিচারকার্য কিসের ভিত্তিতে পরিচালনা করবেনং সাক্ষীদের সাক্ষোর ভিত্তিকে না কি নিজস্থ বুদ্ধিবৃত্তি ও অতিক্রচির ভিত্তিতেং নিঃসলেহে সাক্ষ্য-প্রমাণের ভিত্তিকে । কেননা আল্লাহর অইনেও যেমন বিচারকার্য সাক্ষ্য-প্রমাণের ভিত্তিতে। কেননা আল্লাহর অইনেও যেমন বিচারকার্য সাক্ষ্য-প্রমাণের ভিত্তিতে। কেননা আল্লাহর অইনেও যেমন বিচারকার্য সাক্ষ্য-প্রমাণের ভিত্তিতে। কেননা আল্লাহর আইনেও যেমন বিচারকার্য সাক্ষ্য-প্রমাণ্ডর ভিত্তিতে



প্রমাণ বাতীত গ্রহণযোগ্য নয়, তেমনি পৃথিবীর কোন আইনেও সাক্ষ্য-প্রমাণ বাতীত নিজম বৃদ্ধি-বিবেচনার কোন মূল্য নেই। ঠিক একইভাবে মূহাদ্দিছদের মীতিমালাও সর্বজন্মান্ত সাক্ষ্য আইনের মত নীতিমালার ভিত্রিতে পরিচালিত। এখানে ব্যক্তির নিজম বৃদ্ধি-বিবেচনা প্রয়োগের সুযোগ নেই। ৪০০ বরং মূহাদিছদের নীতিমালা সাক্ষ্য আইনের চেয়ে অনেক বেশী কঠিন এবং মুহাদিছদের নীতিমালা সাক্ষ্য আইনের চেয়ে অনেক বেশী কঠিন এবং মাতিমালী। কেননা বহু সাক্ষ্যী আছে যারা মিথ্যা সাক্ষ্য প্রদান করে থাকে। কিন্তু মুহাদিছরা কেবল বর্ণনাকারীকে বিশ্বস্ত পেলেই তার বর্ণনার উপর নির্ভর করতেন না। বরং নানা দিক থেকে বর্ণনাকারী ও তার বর্ণনা পরীক্ষা-নিরীক্ষা করে নিন্দিত হওয়ার পরই তা গ্রহণ করতেন।

ছিতীয়ত, যদি এই মতের প্রবক্তাগণের দাবী অনুযায়ী হাদীছ ছহীহ ও ফুরুর নির্ধারণের জন্য যদি 'বাজিগত অভিরণ্ডি' ব্যবহার করা হয়, তবে বিশেষ কোন ব্যক্তির অভিরণ্ডিকে তারা প্রহণযোগ্য মনে করবেন? এই অভিরণ্ডির কারদা-কান্ন কী হবে? কেননা একজনের অভিরণ্ডি অপরজনের সাথে সামঞ্জসাপূর্ণ না হওয়াই স্বাভাবিক। বাজি ও পরিবেশ ডেদে প্রতিটি যুগে এই অভিরণ্ডির পরিবর্তন হবেই। সুতরাং এই দাবী প্রহণ করা হ'লে হাদীছসমূহ মানুষের ব্যক্তিগত অভিরণ্ডির ফাঁদে আটকা পড়ে সব নিশ্চিফ হয়ে যাবে এবং ইতিহাসের সম্পদে পরিপত হবে। ওপু ভাই নয়, সেক্ষেত্রে ইসলামের মধ্যে বিভিন্ন দল ও মতের স্বন্ধকে কেবল প্রত্যেকের 'ব্যক্তিগত অভিরণ্ডি' বলে বেঘতা প্রদান করতে হবে। সুতরাং কেউ কাউকে বলতে পারবে না যে, অমুক্ত কর্মটি বৈধ নয়, কেননা সেটি হাদীছের খেলাফ। কেননা প্রত্যেকেই যার যার অভিরণ্ডি মোতাবেক স্বাধীনভাবে হাদীছ গ্রহণ কয়বেন এবং বর্জন করবেন। যেহেতু কায় অভিরণ্ডি সঠিক না ভুল, তা নির্ণয়ের কোন সুনির্দিষ্ট মানদেও নেই। যাওলানা আবুল আ'লা মওস্পী নিজেই এই বাস্তবতা স্বীকার করেছেন। স্বত্যাং এই মত একেবারেই প্রহণযোগ্য নয়।

আমরা বলব, এই মতের প্রবজাদের বঙ্গা কুরআনে বর্ণিত মুশরিকদের এই দাবীর মতই যেখানে বলা হয়েছে- الله مِثْلُوا مَا النَّمْ إِلَّا يَشَرُّ مِثْلُوا مَا الْمُعْرِالْ مَا



৪০৬, মুহামান মুরতায়া ইবনু আয়েশ মুহামাদ, আশ-শারাখ ছানাউল্লাহ আল-অমৃতসরী ওয়া জুরুদুহন না'আভিয়াহ (অগ্রকাশিত এম.এ. বিসিন) (বিয়াদ : ইমাম মুহামাদে ইবনু সউদ বিশ্ববিদ্যালয়, ১৯৯৬খি.), পু. ২৮৭-২৯০।

৪০৭, সালাদুশীন আদ-সুমুখী, ভাদতীবুর রাগী, ১ম খন, পৃ. ৩৯০। ৪০৮, মুহামান মুরভাষা, আ*ল-সায়খ খানাউরাহ আল-অসুভদরী ধরা জু*চদুহন দা অভিয়াহ, পৃ. ২৯০।

Light

कावा दलन, कामवा एक وَمَا أَلُولَ الرَّحْمَلُ مِنْ شَيْءَ إِنَّ أَنْتُمْ إِلَّا لَكُلْلُهُونَ আমাদের মতই মানুষ। আর প্রম কলপাময় তো বিজুই অবতীর্ণ করেন নি তোমরা তদু মিন্দেট বল্ড। " অর্থাৎ দুশরিকরা দেমন নবীদেরতে মিগ্রেড बनारक राजसारक कोई पुलिस्क रंग काताब कारमत भक्त भागुम, किंक व्यकदेशाल তারাও মুহাদিছগণের তুল হওয়াকে অপরিহার্য করতে চাইছেন, এই সৃতিতে যে তাঁরাও মানুয়। আর এই সন্ধাননার কারণে মুর্যাদ্ভিরা দলীলভিত্তিক দুনিস্থিত নীতিমালার আলোকে বেন্ন হাদীত ছত্তীত ও মন্ত্রক নির্ণয় করার পরও উরা দাবী করেন যে, এওলি তাদের নিকট বিশ্বাসযোগ্য নয়। আমাদের প্রশ্ন হ'ল এছাড়া আর কোন নীতিমালা অবলখন করলে তারা এর প্রতি বিশ্বাস স্থাপত করবেন? \*\* যদি ভাঁদের দাবী মোভাবেক 'ব্যক্তিগত অভিনাতি' ভিত্তিক কো বিৰুদ্ধে নীতিমালা সত্যিই থেকে থাকে, তবে তার অন্তিত্র কোপায়ং যদি সভিত্ত এমন ব্যবস্থাপনা যুক্তিসঙ্গত ও নিরাপদ হ'ত, তবে মুহানিত্পণ নিশ্চিতভাবে স্থ অবলম্বন করতেন। কেন্সা হাদীছ সঠিকভাবে সংরক্ষণের জন্য এমন তেন উপায় নেই, যা ভারা ব্যবহার করেন নি।

৪০৯. मृता रेडाणीम, बाताठ : ১৫।

৪১০, ইবৰু ভায়মিয়া (৭২৮ছি.) ইসনাদ এবং রেজ্যামেত ভিত্তিক মুহাদিছদের নীতিমাণার প্রতি আনাস্থানীল তৎকালীন রাফিনীদের অবস্থান সম্পর্কে যা বলেছিলেন, তা এই মতাবলখীদের সাথে অনেকটা মিলে যায়। ডিনি বলেন, وهم ني ذلك شبه بساليهود والتصارى، فإنه ليس لهم إستاد. والإسناد من حصائص هذه الأمة، وهــــو مــــن خصائص الإسلام، ثم هو في الإسلام من حصائص أهل السنة. والرافضة من أقسل الناس عناية ، إذ كانوا لا يصدقون إلا بما يوافق أهواءهم، وعلامة كذبه أنه يخالف ا १७. ইবনু তচামিয়া, *মিনহাজুস সুনাই আন নাবাভিয়াহ, ৭*ম খণ্ড, পৃ. ৩৭।

## **८**र्ष शतिकाम

## প্রাচ্যবাদী সমালোচনা

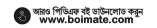
প্রাচ্যবাদের<sup>#22</sup> উৎপত্তিকাল নিয়ে দীর্ঘ বিতর্ক রয়েছে। তবে জনুমান করা হয় ক্রমেড যুক্ষের পর খুলীয় ১২৯৫ কিছবা ১৩১২ সালে ভিয়েনা চার্চ

৪১১, প্রাচাবাদ হ'ল পশ্চিমা পণ্ডিতদের একটি জানভিত্তিক প্রকল্প, যা প্রাচ্য তথা মধ্যপ্রাচার দেশসমূহ, আরব বিশ্ব, দক্ষিণ এশিয়া এবং পূর্ব এশিয়ার দেশগুলোর ভাষা-মাহিতা, শিপ্ত-কদা, ইতিহাস-সংস্কৃতি, ধর্ম-বর্ণ প্রভৃতি বিষয় সম্পর্কে বিভিন্ন দৃষ্টিকোন থেকে গ্রেখণার ল্লো পরিচালিত হয়। সহজ কথায় প্রাচ্য বিষয়ক জ্ঞানচর্চার মাম হ'ল প্রাচাধান। আছারা বিশ্বপ্রেকাপটে পাক্ষাতোর সঙ্গে প্রাজের তুলনামূলক ব্যাখ্যা-বিশ্বেক্ষণের বুদ্ধিবৃত্তিক অনুশীলনকেও বলা হয় আচাবিল্যা বা আচাচর্চা (বাংলাপিডিয়া, অনুলাইন সংকরণ, ভুক্তি-'প্রাচাবিদ্যা' (ঢাকা : এশিয়াটিক সোসাইটি অফ বাংলাদেশ, ২ছ সংস্করণ : ২০১১খি )। बण्डवार्ड माइस रामम, Anyone who teaches, writes about, or researches the Orient is an Orientalist, and what he or she does is Orientalism 'প্রত্যের যে ব্যক্তি প্রাচ্য সম্পর্কে শিক্ষাদান করে, লেখে এবং গবেদণা করে ডিনিই প্রাচারিদ এবং তার কর্মকান্তক বলা হয় প্রাচাবিদ্যা (Orientalism (Newvork : Vintage books, 1979), p.2) । তবে প্রাচাবাদের রাজনৈতিক পতিপ্রকৃতির নিকে লক্ষ্য রেখে এভভয়ার্ড সঙ্গিদ অপর সংজ্ঞাটি দিয়েছেন এভাবে- Orientalism as a Western style for dominating, restucturing, and having authority over the Orient 'প্রাচাবিদ্যা হ'ল প্রাটোর ওপর আধিপত্য করা, প্রাচাকে প্রণঠিন করা এবং প্রাচোর ওপর কর্তৃত্ব বলার রাখার জনা একটি পশ্চিমা স্টাইল বা ধরণ (p.3)। প্রাচাবাদ পশ্চিমানের প্রাচা সম্পর্কে একাডেমিক গবেষণা হ'লেও তা একাডেমিক উদ্দেশ্যের বাইতে রাজনৈতিত, অর্থনৈতিক ও সাংস্কৃতিক আধিপত্য বিজ্ঞারেরও বড় মাধ্যম হিসারে বাবছত হয়। বিশেষত দুসলিম বিশ্বের জন্য এই গ্রেষণা ইসলামেয় ইতিহাস ও তার মৌলিক বিশাসসমূহের প্রতি আঘাত হানার একটি কৌশল হিসাবে প্রতীয়মান হয়েছে। কেননা ইসলাম নল্পকে তারা যে গবেষণা ও মূল্যায়ন করে থাকেন, তাতে অধিকাংশ কেন্দ্রে বিকৃত ও অরোগিত ধারণা প্রদান করা এবং মুসলমানদেয়কে তাদের মৌলিক বিশ্বাস ও দর্শন সম্পর্কে সন্দিহান করার প্রবদতা নকাণীয়া। আর তাদের এই তৎপরতার রধান লক্ষ্যবস্তু হয়েছে ইসল্যমের মূল ভিব্রি তথা কুরুসান ও হাদীছ। মুদলিম সমাজে হাদীছ অখীকার চিতাধারার সুচনাতে প্রচাবিদদের অবদান অনেক (দু. ড. মুহাম্মান সিবাঈ, আল-ইনতিশরাকু ওয়াল মুগতাশরিকুন : মা শাহ্ম ওয়ামা আশাইহিম (কায়রো : দারুল ওয়ার্রাক্ (১ম প্রকাশ ১৯৬৮খ্রি.)৷ ড. উজ্জিল জাসিম আন-নাশমী, আল-মুসতাশৱিকুন ওয়া মাহাদিরত তাশরী আল-ইসলামী (কুয়েও : আল-মাললিসুল ওয়াখানী লিছ ছাকাফাহ ওয়াল ফুনুন, ১৯৮৪খি.)। ড, মাহমুদ হামলী গৃহতুত্ यान-देमिकिनताक उग्राण-चालिकप्रांद यान-चिकत्रियाद निष्ट हुता' यान-दावाती (काग्रांता : দাকৰ না'আহিক, ১৯৯৭খ্ৰি.); ড. মুহামাদ ফাতহল্লাহ আৰ-বিন্নাদী, আল-ইস্তিশ্রাক : আহ্দাকুত ওয়া ওয়ালাইলুত (দামিশক: দাক কুতাইবাহ, ১৯৯৮বি.): ড. সাদী সালিমু হাজ,

কাঞ্জিলের মাধামে একটি বৃদ্ধিবৃত্তিক আন্দোলন হিসেবে প্রাচাবাদের আনুষ্ঠানিক আজ্মধকাশ গটে পশ্চিমা বিশ্বে। তবে প্রথের শতকের শেষদিকে এলে তা গাড়িগ্রানিক কাঠানো লাভ করে।<sup>৪১২</sup> সেই হিসেবে পতিবা গবেষকদের হাদীত সংক্রান্ত সধেষদা ধেশ পরেই করা হয়েছে। কেননা অস্তাদশ শতকের মধানতী সময়ের পূর্ব পর্যন্ত তাঁদের এ সংক্রান্ত কোন গ্রেম্ব পরিলাক্তি হয়নি। সালু হ'ল, হানীছ সাচাই-বাভাইতে সুহাদিত্যণ এত সুস্থ গ্ৰেষণা গদ্ধতি জনলখন এনং শত শত নতন অতুশনীয় নিষ্ঠার সাথে সর্বোচ खंडों। वास कड़ा काम विकारनत हेडियाटम এक निरंपस मृष्टि वजात श्<u>र</u>ु পতিমা চিভাবিদরা কেন হানীছের প্রতি প্রশ্নেষ্পক সৃষ্টি নিবন্ধ কর্মেন্ত এর পিছনে রাজনৈতিক সাধই যে জিয়ালীল, তার প্রমাণ হ'ল, প্রাচাবিদ্যা ফন একটি ধর্মীয় এবং মিশনারী ভূমিকায় ছিল, তথন প্রাচাবিদদের মধ্যে হাদীছের উপর গবেষণার প্রবণতা দেখা যায়নি। কিন্তু উপনিধেশবাদের রাজনৈতিক এক অর্থনৈতিক স্বার্থ সংরক্ষণের প্রয়োজন যথন দেখা দিল, তখন মুসলিন সভ্যতার বিকাশে এবং তাদের ইতিহাস-ঐতিহাে ও সমাজ-সংস্কৃতিতে হাকীছের গভীত প্রভাব লক্ষ্য করে তারা রাতারাতি এ সংক্রান্ত গবেষণায় ফুঁকে পড়ল ।<sup>855</sup> ভর্মাং ইসলামের মূল নৈতিক শক্তি এবং আদর্শিক অবস্থানকে দূর্বল করার মাধ্যমে মুসলিম অধ্যুষিত অঞ্চলসমূহে রাজনৈতিক স্বার্থ তথা উপনিবেশবাদের স্থানিত নিশ্চিত করা পশ্চিমাদের হাদীছ গবেষণার প্রধান লক্ষ্য ছিল, যা সপ্রভারে প্রতীয়মান হয়। এজন্য ডাচ প্রাচাবিদ Arent Jan Wensinck (১৮৮২-১৯৩৯খ্রি.) সপষ্টই বলেন, The secret of Islam came to a small suburban community turning into a being a universal religion in a short time and right after that into a political organization that dominates more than half of the civilized world, is bedded in the analysis of Hadithes 'একটি শহরতদীর বাসিনাদের মধ্যে আগমণের পর সম্ভ সময়ের মধ্যে ইসলাম কিভাবে একটি সার্বজনীন ধর্মে পরিণত হ'ল এবং তারপর কিভাবে এমন একটি রাজনৈতিক সন্তা হিসাবে

আন-বাহিত্তাভূল ইদতিশরাকিয়া ওয়া আছকহা ফীন নিয়াসাত আদ-ইস্লামিয়াই (বৈত্তত : দাকল মাদার আল-ইসলামী, ২০০২খ্রি.): আবুল ওয়াহিদ আবুল কাত্হার, আল-ইস্টিশনার প্রয়াদ দিরাসাত আল-ইসলামিয়াহ (আমান : দারুল ফুরব্যান, ২০০১খ্রি.)।

830. Mehmet Görmez, Article: What Directed The Classic Orientalism Into Hadith Research, p. 24.





<sup>85</sup>२. ७. मारमुन रामनी युक्युन्, *जाल-रेमिकनप्राम छग्रान-चानसिमाद जान-किकतिगाद* लिस इता' जान-श्रामाती, अ. ১৮: Mehmet Görmez, Article : What Directed The Classic Orientalism Into Hadith Research (The Muslim World, U.S.A. 2006), p. 1.

ার্ডিয়ে গেল যে ইসলাম সভা পৃথিনীর অর্থেকের বেশী অঞ্চলের ওপর দাড়িয়ে গেল যে ইসলাম সভা পৃথিনীর অর্থেকের বেশী অঞ্চলের ওপর অধিপতা কায়েম করল, তার রহসা নিহিত রয়েছে হাদীছের মধ্যে। """ সূতরাং হাদীছ কেন প্রাচাযাদের বিশেষ লক্ষাবন্ধ হ'ল তা অনুমান করতে কই হয় না।

মুসলিম সভ্যতা-সংস্কৃতির উপর পূর্ণ কর্তৃত্ব বিজ্ঞারের অভিযান প্রেক্
এই ভিন্নধারার যে যুক্ষের সূচনা হয়, তা ক্র এয় ১৯৯৫ না বৃদ্ধিপৃথিক যুদ্ধার্ম পরিচিত। জনেত যুক্ষের পর করা হওয়া এই ছায়া যুদ্ধ থালা অবধি অবাহত রয়েছে। এভওয়ার্ড সাঈদ (১৯৯৫-২০০৩বি.) তার নহুল প্রিমন্ত করাইত রয়েছে। এভওয়ার্ড সাঈদ (১৯৯৫-২০০৩বি.) তার নহুল প্রিমন্ত করাইতারে জড়িত হতে পারে এবং প্রাচ্যবাদী গ্রেম্বার গোগসূত্র কর্তার জ্ঞানের সাথে আর কর্তিটা সাম্রাজ্ঞাবাদী প্রকল্পের সাথে। তিনি বলেন, knowledge gives power, more power requires more knowledge, and so on in an increasingly profitable dialectic of information and control অর্থাহ জ্ঞান ক্ষমতা যোগায়। অধিক ক্ষমতা অর্জনের জন্য প্রয়োজন অধিক জ্ঞানের। এই প্রক্রিয়াই ক্রিয়াশীল রয়েছে তথা এবং ক্ষমতা অর্জনের এই ক্রমবর্ধনশীল লাভজনক বিতর্কে।

প্রাচ্যাবিদদের ইসলাম সংক্রান্ত গবেষণার কিছু ইতিবাচক দিকও রয়েছে।<sup>৪১৭</sup> কিন্তু এর বিদ্বেষপূর্ণ এবং অসংউদ্দেশ্য প্রণোদিত দিকটিই অধিক

838. A. Wensienek, The Importance of Tradition for the Study of Islam, Muslim World XI (1921), p.241, in Mehmet Görmez, Article: What Directed The Classic Orientalism Into Hadith Research, p. 10.



Enrected The Classic Orientalism The Trush (মানি বিশ্ব পুরু আল-ফিকরী ৪৯৫. দ্র. ড. আলী জারীশাহ ও মুহাম্মাদ শরীফ আয়-যারনাক্, আসালিবুল গুরু আল-ফিকরী মেদীনা, দাকল ই'তিছাম, ৩য় প্রকাশ: ১৯৭৯ খ্রি.); ড. আলী আমুল হালীম মাহম্দ, আল-গুরুউউল ফিকরী ওয়াত ভাইয়ারাছল মু'আদিয়াহ দিল ইনলাম (বিভাব : ইদারাত্ত্ব ছাক্যফাহ ওয়ান নাশর বি জামি'আডিল ইমাম, ১৯৮১ খ্রি.), ড. মুহাম্মাদ ইনলাইম আল-ফার্মী, আল-ইসতিশ্রাক্ রিসালাছল ইসতি মার (কায়রো: লাবল ইবলাইম আল-ফার্মী, আল-ইসতিশ্রাক্ রিসালাছল ইসতি মার (কায়রো: লাবল ফির্রিল আরাবী, ১৯৯৩ খ্রি.), আব্দুর রহমান আল-মায়দানী, আলনিবাত্ত্ব মাকর আছ-ছালাছাহ (দামেশক: দাকল কলম, ৮ম প্রকাশ: ২০০০ খ্রি.)।

৪১৬. Edward W. Said, Orientalism, p.36
৪১৭. মেন-হানীছ ডিকশনারী বচনা, বহু প্রাচীন ইসলামী মহাবলীর অনুসন্ধান ও পাঠোছার
৪১৭. মেন-হানীছ ডিকশনারী বচনা, বহু প্রাচীন ইসভিশয়াক ওয়াল মুসতাশরিকুন: মা লাহম
অভ্তি প্রে. ড. মুহাম্মাদ সিবাদ, আল-ইসভিশয়াক ওয়াল মুসতাশরিকুনি
ওয়ামা আলাইহিম, পৃ. ৩১-৩৩: মুহাম্মাদ আওমী আব্দুর রউফ, জুহুদুন মুসতাশরিকুনি
ভিজ তুয়াছ আল-আয়ারী বাইনাত তাহকুকি ওয়াত তারভামাহ (কায়য়ো: মাঙ্গিবনুল

পুশামান হয়। আনচর্চার পোঘাকে প্রাতিষ্ঠানিক গবেষণার চেয়ে এই সকল গ্রাচাবিদগণ বিশেষ আদর্শিক ও রাজনৈতিক স্বার্প চরিতার্থকেই অধিক প্রাধান্য দিয়েছিলেন। ড. জোনাখন ব্ৰাউন (জনা : ১৯৭৭খি.) বলেন, Western discussions about the reliability of the hadith tradition are thus not neutral, and their influence extends beyond the lofty halls of academia. The Authenticity Question is part of a broader debate over the power dynamic between 'Religion' and 'Modemity' and between 'Islam' and 'the West' খাদীছের নির্ভরযোগ্যভার আলোচনায় পশ্চিমাদের বিতর্ক মোটেও নিরপেক্ষ নয়। এর প্রভাব সুউচ্চ প্রাতিষ্ঠানিক গণ্ডি পেরিরে আরও বহুদূর বিস্ত ুত। হাদীছের প্রামাণিকতার এই প্রশ্ন মূলত ধর্ম বনাম আধুনিকতা এবং ইসলাম বনাম পাণ্চাতা-এর মধ্যে কর্তৃত্বীলতার লড়াইয়ে এক বৃহত্তর বিতর্কের অংশ।<sup>এ১৮</sup> তিনি পশ্চিমাদের অযাচিত হস্তক্ষেপের সমালোচনা করে হার্থহীন ভাষায় বলেন, The Hadith tradition is so vast and our attempts to evaluate its authenticity so inevitably limited to small samples, that any attitude towards its authenticity are necessarily based more on our critical worldview than on empirical fact 'হাদীছশাস্ত্রের গণ্ডি এত সুবিস্তৃত এবং এর প্রামাণিকতা মূল্যায়নে আমাদের (পশ্চিমাদের) প্রচেষ্টা এত অনিবার্যভাবে সাযান্য কিছু নমুনার উপর সীমাবদ্ধ যে, এর বিশুদ্ধতা নিরূপণে আমাদের যাবতীয় চিন্তা-চেত্তনা গবেষণামূলক সত্যের চেয়ে সমালোচনামূলক দৃষ্টিভঙ্গির উপর অধিকতরভাবে প্রতিষ্ঠিত ।\*<sup>855</sup>

অনুরূপভাবে Marshall G. S. Hodgson (১৯২২-১৯৬৮খ্রি.) দেখিয়েছেন যে, মুসলিম পণ্ডিজদের গ্রন্থসমূহ অনুবাদ করা ও তার ফলাফলসমূহ পশ্চিমা সমাজে প্রয়োগ করার মাধ্যমে আধুনিক পশ্চিমা

আ'লা পিছ ছাকুফাই, ২০০৪ খ্রি.); ড, রায়েল আমীর আবুল্লাই, প্রবদ্ধ : *আল*-মুসতাশরিকৃন আল-আলমান ওয়া জুহুদুহম ভুজাহান মাখডুতাত আল-আরাবিয়াই রণ জন্ম ক্রিয়ার (শুছেল বিশ্ববিদ্যালয়, ইরাক : মাজাক্রাভূ ক্রিয়াভিল উল্মিল ইসলামিয়াত, ৮ম বর্ষ, ১/১৫তম সংখ্যা, ২০১৪ খ্রি.), পু. ২৫৮-২৯৪।

<sup>835.</sup> Jonathan AC Brown, Hadith: Muhammad's Legacy in the Medieval and Modern World (London: Oneworld Publications, 2009), p. 198, 828 Jonathan AC Brown, Hadith: Muhammad's Legacy in the Medieval

াঠে

শবেষণার ভিত্তি স্থাপিত হয়েছিল। কিন্তু সময়ের বিবর্তনে বিশেষত ইন্তাপুলে

শবেষণার ভিত্তি স্থাপিত হয়েছিল। কিন্তু সময়ের বিবর্তনে বিশেষত ইন্তাপুলে

ইগলামী খিলাফতের চূড়ান্ত পতনের পর এই ধারার পরিবর্তন হল এবং

গান্চান্ডোর গবেষকগণ মুসলিম বিদ্যানদের গবেষণার ফলাফল উল্টিয়ে ভার

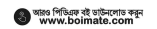
উপর নিজেরা প্রশ্ন উত্থাপন করতে লাগল এবং নিজেরাই উত্তর প্রদান করতে
লাগল।

পশ্চিমা গবেষকদের ইসলামের প্রাথমিক যুগ সম্পর্কিত গবেষণা ধারা পর্যবেক্ষণ করলে আমরা দেখতে পাই যে, মূলত তিনটি বিষয়কেন্দ্রিক তা আবর্তিত হয়েছে। হাদীছ সংকলন, ফিকহী মাযহাবসমূহের আবির্তাব এবং রাসূল (ছা.)-এর যুগ থেকে আব্বাসীয় খেলাফত পর্যন্ত মুসলমানদের রাজনৈতিক পরিক্রমা। ইতিহাস এবং সমাজতাত্ত্বিক গবেষণা পদ্ধতি সামনে রেখে তারা এ সকল গবেষণা চালিয়েছেন। হাদীছ সম্পর্কে গবেষণার ক্ষেত্রে ভারা মূলত দু'টি তত্ত্ব প্রতিষ্ঠা করতে চেয়েছেন-

১. হাদীছ শান্ত ক্রটিপূর্ব এবং বালোয়াট। এর বিশুদ্ধতা প্রশ্নবিদ্ধ। থেছেড় রাসূল (ছা.)-এর মৃত্যুর পর ১০০ বছর ব্যাপী সময়কাল পর্যন্ত হাদীছ সংরক্ষণের কোন লিখিত দলীল নেই, সেহেড় হিজরী ২য় ও ৩য় শতকে মৃহাদ্দিছদের সংকলিত হাদীছসমৃহের সাথে নবী মৃহাম্যাদ (ছা.)-এর কোন সম্পর্ক নেই। বরং যাবতীয় হাদীছ তার উপর বানোয়াটভাবে আরোপিত হয়েছে।

২. ইসলামী আইনে হাদীছের কোন প্রামাণিক ভিত্তি নেই। নবী মুহাম্মাদ (ছা.)এর জীবদ্দশায় ইসলামী আইনের কাঠামোগত অন্তিত্ব ছিল মা। বরং পরবর্তী
সময়ে ইসলামপূর্ব জাহেলী যুগের রীতিনীতি, তীনদেশীয় রোমান ও ইহুদী
আইন-কান্ন এবং উমাইয়া খলীফাদের নিজস্ব আচার-সংস্কৃতি থেকে
পর্যায়ক্রমে ইসলামী আইনের জন্ম হয়েছে।

অর্থাৎ ইসলামী আইন কোন এলাহী সূত্র থেকে আসেনি বা কোন
মৌলিক আইনও নয়। বরং বিজাতীয় আইন-কান্নই ইসলামী আইনের উৎস।
ইসলামী সভাতা ও সংকৃতি, আইন ও বিচার, সমাজ ও রাষ্ট্রবাবস্থা সবকিছ্
মৌলিক বৈশিষ্ট্যহীন, ইসলাম একটি ভিতিহীন ধর্ম ও বিশ্বাস, মুসলিম বিদ্বানগণ
মৌলিক বৈশিষ্ট্যহীন, ইসলাম একটি ভিতিহীন ধর্ম ও বিশ্বাস, মুসলিম বিদ্বানগণ
মোলিক বৈশিষ্ট্যহীন, ইসলাম একটি ভিতিহীন ধর্ম ও বিশ্বাস, মুসলিম বিদ্বানগণ
মোলিক বৈশিষ্ট্যহীন, ইসলাম একটি ভিতিহীন ধর্ম ও বিশ্বাস, মুসলিম বিদ্বানগণ
মোলিক বৈশিষ্ট্যহীন, ইসলাম একটি ভিতিহীন ধর্ম ও বিশ্বাস, মুসলিম বিদ্বানগণ
মুসভীর চিন্তার অধিকারী এবং তাদের অনুস্ত নীতিমালা সবই ইন্দ্র পশ্চিমী
তৎকালীন বিভিন্ন জাতি ও সভ্যতা থেকে ধার করা-এ সবই হ'ল পশ্চিমী
পতিতদের মধ্যে প্রচলিত সাধারণ ধারণা।





<sup>830.</sup> Marshall G. S. Hodgson, The Venture of Islam (London: The University of Chicago Press, Ltd., 1974), Vol. 1, p. 40-41).

প্রাচারিদগণ হাদীছ সমাপোচনার ক্ষেত্রে মৃলত দু'টি দিক বেডে নিয়েছেন। (১) হাদীছের মতন সমালোচনা, যার পুরোধা ছিলেন হাদেরিয়ান গ্ৰহেষক Ignaz Goldziher (১৮৫৩-১৯২১)<sup>৪২১</sup> একং (২) <u>হাদীছের</u>

৪২১. হাদেনীতে গান্দাহশকারী এই ইঙ্গী ধর্মানগদী প্রাচনিন্তে আধুনিক প্রাচ্যবাদী ইসলাম গ্ৰেষণায় অন্যতম লডিটাতা হিসাবে গণ্য করা হয়। মার ১২ বছর ব্যানে তিনি কেবনীর অগ্তে আমেন। অত্যন্ত মেধানী হওলায় হাসেরীর এক মন্ত্রীর সহকোণিতার প্রপনে সুনাপেন্ড বিশ্ববিদ্যালয়, পরে আর্থনীয় বার্গিন ও লিগজিগ বিশ্ববিদ্যালয় এবং হল্যাণ্ডের সেইবেন বিশ্ববিদ্যালয়ে পড়াশোলায় সুযোগ লাভ করেন। পড়াশোলা পেয়ে বিভূদিন বুদাপেন্ট বিশ্ববিদ্যালয়ে শিক্ষকভার পর ১৮৭৩ সালে তিনি হান্দেরী সরকারের তত্ত্বাবধানে সিরিয়া, বিশিস্তীন ও সিমর শ্রমণ করেন। এশময় তিনি সিরীয় আলোন ভাছের আল-সামারেরী এক কায়নোয় আল-আজহার বিশ্ববিদ্যালয়ের মসজিপে খ্যাতনামা আলেমনের আলোচনার উপস্থিত হুন। অভঃপর দেশে ফিরে তিনি পুণরায় শিককতার যুক্ত হুন এবং ইনলামী আইন ও ইসলামপূর্ব আইন সময়ে দীর্ঘ গবেষণা ও লেখালেখি ৩ঞ করেন। অচিরেই ভার লেখনীসমূহ প্রভূত খ্যাতি অর্জন করে। ফলে তিনি বিভিন্ন আক্রজার্ভিত সম্ফেলনে হাসেরী সরকারের প্রতিনিধিত্ব করতে থাকেন। এছাড়া কয়েকটি আন্তর্জাতিক বুদ্ধিবৃত্তিক সংস্থার সদস্য নির্বচিত इन अनः दुनाश्यक्तं रेष्ट्मी कभिष्ठेनिष्टित्र स्मार्कजेती दिनार्ट मरनानात्रन गाङ करतन। পাক্ষাত্যের বিভিন্ন বিশ্ববিদ্যালয় জাঁকে সন্মানসূচক ডিগ্রি প্রদান করে। ১৮৯০ সালে জার্মান ठामाप्र ठाँव नुरू चटक व्रक्तिक व्यादनाकृत मुहिकाती बाह् Muhammedanische Studien (Muslim Studies) প্রকাশিত হয়। এতে হানীছ এবং ইসলামী আইন সম্পর্কে তিনু ধারার আলোচনা উপস্থাপন করে তিনি তুমুল বিতর্কের জন্ম দেন। এ সবলা গ্রন্থ ও এবজ দানা সর্বাত্মকভাবে প্রমাণ করার চেটা করেন হে, ইসলাম স্রষ্টা প্রলম্ভ ধর্ম বিশেষ নত্ত, বহং কালের বিবর্তনে গড়ে ওঠা বহু ধর্ম ও সভাতার একটি ধারাবাহিক ও সংমিশ্রিত রুপ। ইছনীনানের স্বভাবজাত হিংসাত্মক মনোবৃত্তি প্রতিকলিত হয়েছে তাঁর লেখনীতে। এতদনত্তেও তিনি অন্য ধর্মের প্রতি ইসলামের সদয় আজ্ঞাণসহ ইসলামের বিভিন্ন বৈশিটোর প্রশাসা করেছেন। প্রথম জীবনে জিনি মুসলিম দেশসমূহ শ্রমণকালে ইসলামের প্রতি এতটাই মুগ্দ হন যে মনে মনে ইসগাম গ্রহণ করে ফেলেছিলেন, গ্রহনকি কায়রোর এক মসজিলে ভ্রহতার ছালাতেও অশ্বেহণ করেছিলেন। কিন্তু নিজ ধর্মের প্রতি প্রবণ আনুগত্যবোধ তাঁকে শেষ পর্যন্ত ইসলাম গ্রহণ পেকে বিরত বাবে। তিনি তার ব্যক্তিগত ভারেরীতে (এ:ধ্যাবন্দ্র), ১৯৭৮) লিনেছেন, 'সেই সপ্তাহগুলোতে আমি ইস্পামের মধ্যে এতটাই তুকে পড়েছিলাম যে আমি ভিতরে ভিতরে নিশ্চিত হয়ে গিয়েছিলান যে, আমি একজন মুসলিম। আমি প্রভাব দৃষ্টিতে আবিষ্কার করেছিলাম যে, এটিই একমাত্র ধর্ম যা তারুগতভাবে এবং নিয়মতান্ত্রিকভাবে যে কোন নাশনিক মনকে সম্ভষ্ট করতে পারে। আমার আদর্শিক লক্ষ্য ছিল ইহুদী বর্মকেও অনুরপ একটি যৌজিক অবস্থানে নিয়ে যাওয়া। অভিজ্ঞতা আমাকে যতটুকু শিবিয়েছে, তার ভিত্তিতে বলতে পারি, ইললামই একমাত্র ধর্ম যাতে কুসংকার এবং পৌর্লাকভার উপাদানসমূহের প্রতি বিরূপ দৃষ্টিভঙ্গি পোষণ করা হয়েছে। সেটা যুক্তিবাদের ধারা নয়, বয়ং প্রথাগত ধর্মীয় মুলনীতিত দারাই' (Martin Kramer, The Jewish Discovery of Islam, Tel Aviv: The Moshe Dayan Center, 1999) 1921 >1109 বুদাপেন্টেই তার মৃত্যু হয়। তার অন্যান্য গ্রন্থমূহ হল- On the History of



হুদ্রনাদ সমালোচনা, যার পুরোধা ছিলেন বৃটিশ-জার্মান গরেবক Joseph Schacht (১৯০২-১৯৬৯) । এতথ্যতিত আরও অনেক গরেবক হাদীছের

Schacht (১৯০২-১৯৬৯) । এতনাতিত আনও আনক গবেদক থানীছো সমালোচনার প্রবৃত্ত হয়েছেন। তবে চিন্তাগতভাবে তারা সকলেই এই পৃ'ভানের অনুসারী অথবা সমালোচক কিংবা যধ্যপদ্ম অবশ্যমনকারী। আমরা এখানে হাদীছের মতন ও ইসনাদসংক্রান্ত তাদের মৌলিক কমেকটি আপত্তি পর্যালোচনা করব।

Grammar Among the Arabs: An Essay in Literary History (1878). The Zāhirīs: Their Doctrine and Their History (1883), Mohammed and Islam (1910), Introduction to Islamic Theology and Law (1921) প্রতি। বিভারিত প্রউব : নাজীব আদ-আকৃনি, আদ-মুস্তাশার্কুন (কালের : সাজ্জ মা'আরিছ, তয় প্রকাশ : ১৯৬৪খু.), পৃ. ৩/৯০৭, ড. আদুর রহমান বানালী, মঙ্গু সাতৃল মুসতাশনিকীন (বৈক্ষত : দারুল ইলম লিল মালায়ীন, তয় প্রকাশ : ১৯৬০খু.), পৃ. ১৯৭, হিরতিলী, আদ-আলাম, পৃ. ১/৮৪; গোল্ডজিছের রচিত Introduction to Islamic Theology and Law প্রছে Bernard Lewis লিখিত ক্রিকা (Princeton University Press, Princeton, New Jersey, 1979)।

৪২২, জোনেক ফ্রাঞ্চ শারত জার্মানীর রাতিবর শহরে জনুর্যাহণ করেন। ক্যাথদিক পরিবারে জনুমাহণ করলেও তিনি প্রাথমিক শিক্ষা গ্রহণ করেন একটি হিন্ত ভূলে। যৌগানের প্রারচে তিনি সেমেটিক, গ্রীক এবং ল্যাতিন ভাষা শিক্ষা করেন। জার্মানীর শ্রীবার্গ বিশ্ববিদ্যালয় থেকে উচ্চতর ডিগ্রী পাভ করার পর একই বিশ্ববিদ্যালয়ে শিক্তকতা তক করেন এবং ১৯২৭ বা ১৯২৯ সালে জার্মানীর সর্বক্ষিষ্ট প্রকেসর হিসেবে পদমুতি লাভ করেন। ১৯৩৪ সালে তিনি কারতো গমণ করেন এবং ১৯৩৯ সাল পর্যন্ত কায়রো বিশ্ববিদ্যালয়ে শিক্ষকতা করেন। ২য় বিশ্বযুদ্ধের সময় ১৯৩৯ সালে ইলোয়েও এনে বিবিসিতে যোগদান করেন এবং ১৯৪৭ সালে বুটিশ নাগরিকত্ব লাভ করেন। ১৯৪৮ সালে তিনি অক্সফোর্ড বিশ্ববিদ্যালয় থেকে মাস্টার্স এবং ১৯৫২ সালে পিএইচডি ডিগ্রি অর্চান করেন। ১৯৫৪ সালে নেলারল্যান্তর লেইতেন বিশ্ববিদ্যালয়ে তার শিক্ষকতা জীবন পুনরায় ওর হয়। সর্বচ্ছম ১৯৫৭ সালে তিনি আমেরিকার কলাখিয়া বিশ্ববিদ্যালয়ে যোগদান করেন এবং আমৃত্য প্রয়েসর এমিরেটাস হিসাবে দায়িত্রত ছিলেন। তাঁর সর্বাধিক আলোচিত বছ The Origins of Muhammadan Jurisprudence (১৯৫০) ৷ এছড়া The Legacy of Islam, An Introduction to Islamic Law (১৯৬৪) প্ৰকৃতি জাত বাদিক বছ Encyclopaedia of Islam-এর জনাতম সম্পাদক হিসাবেও দায়িত্ব পালন করেন। এছাড়া ইস্তামুদ, কায়রো, কাস ও ডিউনিসের লাইপ্রেরীসমূহে রখিত অনেক প্রাচীন আবদী পাছলিপিসমূহের উপর ওঞ্জুপূর্ণ গ্রেষণাকর্ম পরিচালনা করেছেন এখং আর্মান ও ইংরেজী লবায় তা অনুবাদ করেছেন। আজলাতিক জানালসমূহে তার বহ প্রবছ প্রকাশিত হয়েছে। (নাজীৰ আল-আফ্টাক্), *আল-মুসভাশবিকুন*, পৃ. ২/৮০৩-৮০৫; ভ. আপুন রহমাণ বাদালী, मङ्ग् थाङ्ग पुमदागडिकीम, ग्र. 366-368; Bernard Lewis, Obituary Article: Joseph Schacht (London: Bulletin of the School of Oriental and African Studies,33,1970), p 377-381)



সংশয়-১ : থাদীছ রাসূল (ছা.)-এর বাণী নয়; বরং ইসলামের প্রাথমিক যুগের ধর্মীয়, রাজনৈতিক ও সামাজিক আগ্যান মাত্র।

প্রাচারাদী হাদীছ গরেষণার স্থপতি ইগনাজ গোল্ডজিহার (১৮৫০-১৯২১খি.) বলেন, মুহাদ্যাদ (ছা.) ছিলেন একজন সংস্থারকমাত্র চিনি কোন অহিন্থগোতা ছিলেন না। হাদীছের উৎপত্তি তাঁর জীবনশার হয়নিঃ বরং পরবর্তীকালে ইসলামের প্রথম দুই শতান্দীর ধর্মীয়, ঐতিহাসিক এবং সামাছিক বিকাশের গ্রেখনপট থেকে হাদীছের উৎপত্তি ঘটেছে।<sup>\*>০</sup> এসময় মুহান্দান (হা.)-এর নামে এসৰ হাদীছ বানোয়াটভাবে রচনা করা হয়েছে, যাতে পূর্ববর্তী জাহেলী সংস্কৃতি, বাইবেল, গ্রীক, পার্সিয়ান, রোমান, ইণ্ডিয়ান আইনসমূহ শামিল হয়ে গিয়েছিল। <sup>৪২৪</sup> ভার মতে, উমাইয়া শাসকদের সাথে একগ্রেণীর আলেমদের পারস্পরিক শক্রতার মধ্যে দিয়ে জাল হানীছ রচনার প্রচলন হুরু হয়।<sup>৪২৫</sup> তাঁর মতে, ছাহাবীরাই প্রথম জাল হাসীছ রচনা করা তর করেন।<sup>৪২৯</sup> অতঃপর পরবর্তী ধর্মবেতাগণ এমনকি ইমাম যুহরীর মত বিখ্যাত মুহালিছও উমাইয়া খিলাফত টিকিয়ে বাখার জন্য হাদীছ রচনা করে তা কল্লিত ইননানের মাধ্যমে মুহাম্মাদ (ছা.)-এর নামে জুড়ে দেন। ইচ্ছাকৃতভাবে কিংবা অনেক সময় বাধ্য হয়ে তাঁরা উমাইয়াদের সমর্থনে বা তাদের প্রতিপক্ষ দমনে এই কর্মে নিযুক্ত হন। এছাড়া ফঝীহ ও মুহান্দিছদের পারস্পরিক হলও জাল হানীছ রচনায় ভূমিকা রেখেছে।<sup>৪২৭</sup>

#### পর্যালোচনা :

গোলজিহার প্রাচ্যবাদের সন্দেহবাদী (Skepticism) গবেষণাধারার সবচেয়ে শক্তিশালী প্রতিনিধি ছিলেন। হাদীছ প্রথমত ইসলামী শরী'আতের কোন অংশ নয় এবং ছিতীয়ত কোন হাদীছই প্রকৃতঅর্থে রাসূল (ছা.)-এর বাদী বা কর্মের বিবরণ নয়, বরং পরবর্তীকালে রাজনৈতিক ও ধর্মীয় ঘদের ফলশ্রুতিতে বানোয়াটভাবে রচিত—এটিই তাঁর গবেষণার মূল প্রতিপান্য বিষয়। নিমে তাঁর প্রান্ত ধারণাসমূহ খণ্ডন করা হ'ল।



<sup>840.</sup> Ignaz Goldziher, Muslim Studies, vol. 2, p. 18-19.

<sup>8×8.</sup> Ignaz Goldziher, Introduction to Islamic Theology and Law, p. 40-41.

<sup>830.</sup> Ibid, vol. 2, p. 38-44.

<sup>836.</sup> Ibid, vol. 2, p. 18.

<sup>849.</sup> Ibid, vol. 2, p. 46, 49,

ছিতীয়ত, ইসলামী রাষ্ট্রের বিশৃতির সাথে সাথে মুসলমানরা বহু নতুন নতুন সমস্যার মুখোমুদি হয়েছিল, যার সমাধান কুরআন ও সুনাহে সরাসরি বর্পিত হয়নি। এজন্য তারা ইজতিহানের মাধ্যমে সমাধান বের করেছিলেন। কিন্তু এই ইজতিহান কখনই ইসলামী শরী'আতের গণ্ডির বাইরে ছিল নাঃ বরং কুরআন ও সুনাহর নির্দেশনা আলোকেই তারা এ সকল সমস্যার সমাধান করেছিলেন।

কিতাৰ এবং তাঁর নবী (ছা.)-এর সুনাহ<sup>,৪২৯</sup>।

তৃতীয়ত, ইসলামী শরী'আহ বহিরাণত কোন সভ্যতা থেকে প্রভাবিত হওয়া তো দূরের কথা, বরং ইসলামই তৎকালীন বিশ্বকে এক নতুন সভ্যতা ও সংকৃতির সাথে পরিচিত করেছিল, যার আলোকমালায় বিভূষিত হয়ে লক্ষ্ণ-কোটি মানুষ দলে দলে ইসলামের ছায়াতলে এসেছিল। উমার (রা.)-এর যুগে তৎকালীন পরাশক্তি পারস্য ও রোম সামাজ্য মুসলিম বিশ্বের করতলগত হয়েছিল। উমার (রা.)-এর ইনসাফপুর্ণ শাসনাধীনে এ সকল অকলের অধিবাসীদের সামাজিক, রাজনৈতিক ও অর্থনৈতিক জীবনে যে সুশৃংবল বাবস্থাপনা প্রতিষ্ঠিত হয়েছিল, তার মূল ভিত্তি ছিল ইসলামী শরী'আহর শক্তিশালী ভিত্তি। উমার (রা.) মুসলিম লাহানের সুবিশাল ভূখণ্ডে যে অনুপম ইনসাফপুর্ণ শাসনব্যবস্থার নধীর রেখে গেছেন, তার ভূলনা কেবল তৎকালীন বিশ্বেই নয়, বরং সমগ্র বিশ্ব ইতিহাসে বিরল। তিনি এই শাসনব্যবস্থা কি ইসলামী শরী'আহর

৪২৮, দ্রা আল-মায়িনা, আয়াত : ৩।

৪২৯. মুওয়াঝু মালিক (ভাহন্টাক : মুছত্কা আল-আ'নামী), হা/৬৭৮।

300

রাজনাবর্দের মন্তিক্তগস্ত ভঙ্গুর, বৈষম্যপূর্ণ ও বিপর্নপ্রায় রোমান বা পারসিক আইনের ভিত্তিতেই যে কোন সুস্থ বিবেকসম্পন্ন মানুষের পক্ষে ভা অনুমান করা ক্যাকর নয়।

চতুর্গত, বনু ইসলাসী ধরী'আতের দৌলিক বিন্যাবন্থ নয়, বহং সাংস্কৃতিক ক্ষেত্রেও মুসলমানদের সম্পূর্ণ আলাদা বৈশিষ্ট্য প্রেকে স্পষ্টজ্ঞারে প্রতীয়মান হয় যে, মুসলিম সভাজা একেবারেউ স্বতন্ত্র বৈশিষ্ট্যমন্তিত, যা ক্ষেত্র বহিরাগত স্পর্শ থেকে মুজ। সেই স্থানদাল পেকে আজও পর্যন্ত মরজো পেকে ইন্দোনেশিয়া ছুড়ে নানা বর্ম ও ভূগও নির্মিশেয়ে সকল মুসলমানের মধ্যে ভূগলাদি বিন্যয়ে, সামাজিক রীতিতে, সাক্রিজাবন পরিচলনায় যে গভীর ঐক্যতান লক্ষ্য করা যায়, ভা কোন মিশ্র সংস্কৃতির পরিচয় বহন করে না, বহং একটি স্বতন্ত্র ও অভিনু সভাতার পরিচয়েই প্রকাশ করে। বনি ইবলায় শরীজাহ সতিই সামাজিক উৎকর্ষতার ধারাবাহিক ফসল হ'ত কিংবা বহিরাগত সংস্কৃতি ছারা প্রভাবিত হ'ত, তবে এই ঐক্যতান কমনই সাধিত হ'ত না। বহং প্রত্যেত দেশের মুসলমানদের মধ্যে বিভিন্ন সংস্কৃতি ও বিভিন্ন ইবাদত শ্রীত পরিলক্ষিত হ'ত। তাছাড়া রাসূল (ছা.) তার জীবন্ধশাতেই ইছনী-ট্রান্তননহ ভিন্ন কোন জাতির সাথে কোন প্রকার সাদৃশ্য স্থাপনকারীকে নিন্দা করেছেন। তিনি বলেন, ক্রেন্স করে বানেরই অভর্কুজ হবে। গটত

পঞ্চমত, মুসলিম সমাজে যে বিভিন্ন মাযহাব ও চিন্তাধারার দল-উপদাশের সৃষ্টি হয়েছে তা বুরাআন ও সুরাহ বোঝার ক্ষেত্রে ব্যাখ্যাগত তারতমা থেকেই সৃষ্টি হয়েছে। এজন্য মুসলিম সমাজে এমনকি যত দল-উপদল চূড়ান্ত ভাবে পথজ্ঞই হিসাবে চিহ্নিড হয়েছে তালেরকেও লেখা যাবে যে, তারা তালের মতের সপক্ষে কুরআন ও সুরাহ থেকেই দলীল পেশ করছে। সুতরাং এ কথা ভাবার কোন অবকাশ নেই যে, ইসলামী শরী'আহ কোন বহিরাগত সভ্যতা ও সংস্কৃতি দ্বারা প্রভাবিত বস্তু।

ষষ্ঠত, ইসলামী শরী'আহ যদি রোমান বা পারসিক আইন বারাই প্রভাবিত হবে, তবে শরী'আতের ঠিক কোন কোন আইন রোমান আইন থেকে

<sup>8</sup>७०, मुमाम प्यामी मासन, श/8०७১।

৪৩১, আস-সিবাই, *আস-সূনাতু তথা মাকানাতৃহা, পৃ. ১৯৬-১৯*৭।

গৃহীত হয়েছে এবং কোন সময় থেকে তা মুসলিম সমাজে চালু হয়েছিল- এর জোন বাস্তব ও যুক্তিসঙ্গত প্রমাণ গোল্ডজিয়ারসহ প্রাচাবিদনা অদ্যাগদি দেখাতে পারেননি। অথচ এই ভিতিথীন দাবীর ওপা আজও ভারা অটলা এজনা অপর এক প্রাচাবিদ Fitzgerald গোল্ডজিয়ারের এই অনুসিদ্ধান্তের প্রান্তি উল্লেখ করে বলেন, '..to string together a list of resemblances, sometimes real but generally superficial and too often imaginary; and then to assert that such esemblances are in themselves proof of borrowings by the later from the earlier system. This unscientific method of dealing with the problem has been bolstered with unhistorical history, question begging epithets and a priori assumptions'.

শ্ব. মুসলিম সমাজে জাল হাদীছের প্রচলন প্রধানত শীজানের মাধ্যমে ঘটে যা সর্বজনবিদিত। তারা আলী (রা.)সহ আহলে বাইতের মর্যাদা বর্ণনায় অসংখ্য হাদীছ রচনা করেছিল, যার স্বীকৃতি স্বয়ং শীজারাই প্রদান করেছে। তারা আলী (রা.)-এর সপক্ষে যেমন হাদীছ রচনা করেছিল, তেমনি ইসলামের প্রথম তিন হালীজার বিরশক্ষেও অসংখ্য হাদীছ রচনা করে। এর পান্টা প্রতিক্রিয়ার কিছু মুর্থ রাজি আবৃ বকর, উমার, উছমান (রা.)-এর সপক্ষে হাদীছ রচনা করে। এতাবে মিথাা হাদীছ রচনা একটি মহামারীতে রূপ নেয় এবং বিভিন্ন দল ও মতনাদের মানুষেরদের মধ্যে ছড়িয়ে পড়ে। তারা স্ব স্বার্থ চরিতার্থ করতে হাদীছকে ব্যবহারের তরংকর অপতংপরতায় লিও হয়। তা কিন্ত এর সাথে কোন মুসলিম শাসক কিংবা মুহান্দিছ ও মুসলিম বিদ্যানের সংগ্রিষ্টতা ছিল, এমন একটি দৃষ্টান্তও খুঁজে পাওয়া যাবে না। প্রথম মুগ থেকে হাদীছ সংকলনের সাথে যারা সংশ্লিষ্ট ছিলেন, তাদের সাথে শীআ', খারিজী বা অন্যান্য দল-উপদলের কোন সম্পর্ক ছিল না। তাদের সাথে কর্মণ্ড উমাইয়াদের সংঘাত হয়নি। সুতরাং কীসের ভিত্তিতে গোভজিহার হাদীছকে বনু উমাইয়া এবং মদীনার মুব্রাকী আলিমদের মধ্যকার পরম্পর বিবাদের ফল বলে সাব্যন্ত মধীনার মুব্রাকী আলিমদের মধ্যকার পরম্পর বিবাদের ফল বলে সাব্যন্ত মধীনার মুব্রাকী আলিমদের মধ্যকার পরম্পরর বিবাদের ফল বলে সাব্যন্ত





Beal Fitzgerald, The Alleged Debt of Islamic to Roman Law' (England and Wales: The Law Quarterly Review, No. 67, (England and Wales: The Law Quarterly Review, No. 67, 1951), p.1; ভিনি আরও বালে, It was obviously impossible for the Arabs to tolerate the continued existence of courts deriving their authority from and owing allegrance to a foreign power which had not submitted to Islam (See: Ibid, p.92).

800, ৪, উন্নার কালাকাহ, আল-কালাক ক্রীল হালীছ, ১ম মত, শু. ২০৮-১৮১।

করকোন, তা বোদগমা না। যদি তিনি শী'আনেরকে মুন্তানী আলিম গণ্য করে থাকেন, সেটা ভিন্ন কথা। কিন্তু প্রকৃতপঞ্চে যারা হক্পন্তী আলিম হিসাবে গণ্য হ'তেন এক হাদীছ সংগ্রাকথ ও সংকশন কর্মে ব্যাপ্ত ছিলেন, তাদের বিরুদ্ধে এই ব্যাধন্য নিঃসংশ্রহে অনৈডিহালিক।

তিনি তার মতের সপকে দলাল হিসাবে মার করেকটি উলাইরণ এনেছেন মু'আনিয়া (য়.) এবং হলর লিগার আস-মুগরী পেকে, মা প্রকৃতপকে কোনভাবেই দলীলবাগা নয়। প্ররপরপ্রপ্রপ্রপ্রপ্রপ্রপ্রান্ত তকরালীন বিশ্বে আর কোন শিহার আম-মুগরী এবং মনীনার আলিমগণ ব্যতীত তকরালীন বিশ্বে আর কোন শহরেজলোতেও থে অসংখ্য খাহারী এবং তাবেই ছিলেন, জারা কি মনীনার খালিমলের এই কথিত 'অপরাম' লকা করেন নিং নাকি তাঁরাও একাই সাথে জাল হানীছ রচনায় হল হয়েছিলেনং যদি স্বাই মুক্ত থাকেন তবে বলতে হয়, জ্ঞানচর্চার নামে সুসংগঠিত ও সর্বজন্মাহাভাবে এমন মহা অপরাম কারিত হওয়ার কোন নমীর পৃথিবীতে ছিতীয়াটি নেই। মোটকথা গোল্ডজিহারের এই অবিশ্বাস্য কায়নিক অনুসিদ্ধান্ত একেবারেই ভিত্তিহীন এবং সত্যের ভ্রানত অপলাপ।

দ্বিতীয়ত, মদীনার আলিমগণ শী'আ, থারিজীসহ সকল বিপ্রান্ত দলগুলোর অপতংগরতা শক্তভাবে প্রতিরোধ করেছিলেন। সূতরাং তানের পক্ষে কি করে সন্তব যে, তারাই উমাইয়াদের বিরোধিতার জনা শী'আনের পক্ষে আহলে বায়েতের ফ্যীল্ড বর্গনায় মিথা। হাদীছ রচনা করবেন? বরং মুহান্দিছগণই এসব জাল হাদীছকে প্রথম চিহ্নিত করেন এবং জাল হাদীছ প্রতিরোধের জনা সুসংহত নীতিমালা প্রণয়ন করেন। যদি তারা নিজেরাই জাল হাদীছ রচনা করে থাকেন, তবে জাল হাদীছ প্রতিরোধের ব্যবস্থা করেছিলেন কেন? সূতরাং এই দাবীরও কোন সভ্যতা নেই।

ভূতীয়ত, গোণ্ডজিহারের বক্তবা অনুযায়ী যদি উমাইয়া শাসকগণ শী'আদের দমন করা কিংবা প্রতিপক্ষকে শায়েপ্তা করার জন্য রাষ্ট্রীয়ভাবে হানীছ জাল করার ব্যবস্থা করে থাকেন, তবে সেসব হানীছ কোথায় যেগুলো সরকারীভাবে জাল করা হয়েছে? পৃথিবীর কোন হানীছ গ্রন্থে সেগুলো স্থান পেয়েছে? এমন কোন প্রমাণ গোল্ডজিহার উপস্থাপন করতে পারেন নি। ফলে ভার এই নাবী বাতিল।



চতুর্থত, মুহাদিছ ও ফন্টাহদের মধ্যে যে শাখাগত খন্দ ছিল, তার ভিত্তিতে কোন অসাধু ব্যক্তি জাল হাণীছ রচনা করেছে, যা প্রাকৃত বিষয়। বিশ্ব মুহাদিছণণ তা সঠিকভাবে চিহ্নিতও করেছেন। মুহাদিছনা ও বিষয়ে কড়টা সভর্ক ছিলেন তার প্রমাণ পাওয়া যায় কুতুরে ছিল্লাহ সংকলকগণের প্রচেটায়। তারা লক্ষ লক্ষ হানীছ যাচাই করে মান করেক হাজার হানীছ ওাদের প্রস্তে সন্নিবেশিত করেছিলেন। আর সে সকল হাণীছপ্রছে নির্দিষ্ট কোন মতরাদের হানীছ একত্রিত করা হয় নি। বরং যাবভীয় বিষয়ভিত্তিক হাণীছসমূহ একনিত্র করা হয়েছে। সূতরাং মুহাদিছ ও ফর্কীহদের শাখাগত দন্দের প্রভাব হানাছ শাত্রে কোন প্রকার ক্ষান্তি ও দুর্বলতা সৃষ্টি করেছে, এর কোন প্রমাণ নেই।

গ. গোভজিহার জাল হাদীছ রচনার প্রমাণ হিসাবে মু'আবিয়া (রা.)-এর একটি বর্ণনাকে উদাহরণ হিসাবে নিয়ে এসেছেন। বর্ণনাটি হ'ল, মু'আবিয়া (রা.) মুগীরা ইবন ত'বা (রা.)-কে বললেন যে, তোমরা আলীর গালমন্দ করা এবং উহমানের কলাপকামনার শৈথিলা করো লা। তোমরা আলীর সহচরদের গালি লাও এবং তারে হাদীছসমূহ অপাওজের করে লাও এবং তার মুকাবিলায় উছমান ও তার সহচরদের অধিক প্রশংসা কর। তাদেরকে তোমানের নিকট জহমান ও তার সহচরদের অধিক প্রশংসা কর। তাদেরকে তোমানের নিকট তারু এবং তাদের কথা শ্রবণ কর। গোভজিহার বলেন, 'এভাবে আলী (রা.)- এর বিরুদ্ধে উমাইয়াদের জাল হাদীছ রচনার ভিত্তি রচিত হ'ল'। এখানে এর বিরুদ্ধে উমাইয়াদের জাল হাদীছ রচনার ভিত্তি রচিত হ'ল'। এখানে লক্ষাণীয় বিষয় হ'ল, এই বর্ণনাটিকে যদি সঠিকও ধরা হয়, তবুও মু'আবিয়া গ্রান) এখানে কোথাও জাল হাদীছ রচনার নির্দেশ দেন নি, অধ্বচ গোভজিহার (রা.) এখানে কোথাও জাল হাদীছ রচনার নির্দেশ দেন নি, অধ্বচ গোভজিহার বিত্তি হয়েছে? সবচেয়ে ভয়ংকর ব্যাপার হ'ল গোভজিহার বক্তব্য যেভাবে রচিত হয়েছে? সবচেয়ে ভয়ংকর ব্যাপার হ'ল গোভজিহার বক্তব্য যেভাবে বর্ণনা করেছেন মুআ'বিয়া (রা.) থেকে বর্ণিত মূল বক্তব্যেও তা নেই। মূল বর্ণনাটি ইতিহাসবেরা মুকাসসির ইমাম ত্যবারী এভাবে উল্লেখ করেছেন, 'মু

تحم عن شم على ودمه، والترحم على عثمان والاستغفار له، والعيب على أصحاب علي، والإقصاء الهم، وترك الاستماع منهم، وبإطراء شبعة عثمان الاستماع منهم، وبإطراء شبعة عثمان ها الاستماع منهم، وبإطراء شبعة عثمان ها الله عليه، والإدناء الله عليه والإدناء الله عليه والإدناء الله عليه، والإدناء الله عليه، والإدناء الله عليه والإدناء الله والإدناء الله والله وا



৪৩৪, আরু জাফর আত-স্থাবারী, তারীসুর রাসুল ওয়াল মুগুক (বৈরাচ : লাকত তুরাছ, ২য় প্রকাশ : ১৩৮৭ছি,), ৫ম খণ্ড, পৃ. ২৫৩।

মু'আবিয়া (রা.)-এর যে বন্তন্যকে গোভজিহার জাল হাদীছ রচনার ভিত্তি হিসাবে উল্লেখ করেছেন, সে বন্তন্যটি গোভজিহারের নিজেরই মিখ্যাচারপ্রসূত গাচনা। ত্বালি করেছেন, সে বন্তন্যটি গোভজিহারের নিজেরই মিখ্যাচারপ্রসূত গাচনা। এবং অসং উদ্দেশ্য প্রকটভাবে ফুটে অঠে। দুঃখজনক বিষয় হ'ল, এই মিখ্যা প্রমাণ ব্যবহার করে ঘদি তারা দাবী করছেন যে, কেবল ক্সীলত তথা মর্যাদা বর্ণনার হাদীছজলো আল করা হয়েছে, তরুও বিষয়টি কিছুটা হালকাভাবে দেখা যেত, কিন্তু তারা এর ভিত্তিতে সমস্ত ইসলামী শ্রী'আতই জাল দাবী করার দুলোহন দেখিয়েছেন। এই অপ্রাধ বীজাবে জনা করা সম্বর্ণ?

ষ, গোডডিয়োরের মতে, উমাইয়ারা ইবনু শিহাব আস-মুহরী (১২৪ছি.)-তে নিজেদের চাতুর্য থারা হানীত আলকরণের হাতিয়ার হিসাবে ব্যবহার করেছিল। একথা সর্বজনবিদিত যে, ইবন শিহার আয়-নুহরী সর্বপ্রথম আনুষ্ঠানিকভাবে হাদীছ সংকলন জ্বা করেন এবং হাদীছ সংকলনের ইতিহাসে তিনি একজন কিংবদন্তী পুরুষ। এজনাই সম্ভবত গোভজিহার তাঁকে লক্ষাবস্ত বানিয়েছেন। আয-যুহরীর বিশ্বক্ততা, মর্যাদা তাঁর সমকাণীন যুগের মুহান্দিছগণসহ পরবর্তী প্রত্যেকযুগের মানুষের নিকট সুবিদিত। ইমাম মালিক, ইমাম আবু হানীফাদহ বিদানদের একটি বিশাল দল তার নিকট থেকে হাদীছ বর্ণনা করেছেন। পরবর্তী যুগের এমন একটি হাদীছ গ্রন্থ পাওয়া যাবে না, যেখানে ইমান যুহরীর কোন বর্ণনা নেই। এমনকি হাদীছের বিভিন্ন অধ্যায়ের কোন একটি অধ্যায় হয়ত আদ-শৃহরীর বর্ণনা থেকে মুক্ত পাওয়া যাবে না। সুতরাং তিনি সকল যুগের মুসলিম বিধানদের নিকট অত্যন্ত নির্ভরযোগ্য ব্যক্তি হিসাবে পরিগণিত। ইমাম মালিক (১৭৯হি.) বঙ্গেন, نظير الدنيا نظير হৈবনু শিহাবের জীবদ্দশায় সমগ্র দুনিয়ায় তাঁর তুলনীয় ব্যক্তি কেউ ছিল না। " বিশিষ্ট তাবেদ মাকহুল (১১০হি.) বলেন, ابقى على ظهرها أحد اعلم بسنة । मूनियात तुरक देवनु भिदाव खाय-युद्तीत याठ ماضية من ابن شهاب الزهري " والمري সুনাহ সম্পর্কে অধিক জ্ঞানবান মুহাদিছ আর কেউ নেই।<sup>শতা</sup> ইবনু হালার আল-আসকালানী (৮৫২খি.) বলেন, আন্তা حلالته وإنقاله নাল-আসকালানী (৮৫২খি.)

৪৩৭, তদেব, ৮ম খণ্ড, পু. ৭৩।



<sup>800.</sup> व्याम-निवाये, व्याम-नुमाछ ज्या यानानाकुश, वृ, २०६-२००: व्याव् मारवाद, निवालन व्यानिम मुमार, वृ. २৯५-२५৮।

৪০৬. ইবনু আনী হাতিম, *আল-লারাহ ওয়াত তা দীল*, ৮ম বর, পু. ৭২।

'তিনি ছিলেন ফক্টুহ, হাদীছের হাফিয এবং তাঁর মর্যানা ও নির্ভরযোগ্যতার ব্যাপারে সকল মুহান্দিছ একমত। "<sup>৪৩৮</sup> পোণ্ডজিহারের পূর্বে এই সুদীর্ম হাজার বছরের ইতিহাসে এমন একজন ব্যক্তিকে পাওয়া মায় না ফিনি আম-মুহ্রীর নির্ভরযোগ্যতা ও বিশ্বস্ততা সম্পর্কে কোন সন্দেহ বা সংশয় প্রকাশ করেছেন। অথচ এমন একজন মহান ব্যক্তিত্বকে কালিমালিগু করে গোশুজিয়ার যুখন এমন মন্তব্য করেন যে, তিনি নিয়মিত উমাইয়া গলীকাদের দরবারে যেতেন এবং উমাইয়ারা তাঁকে নিজেদের প্রবৃত্তি অনুযায়ী হাদীছ জালকরণের হাতিয়ার হিসাবে ব্যবহার করেছিল, তখন তাঁর বক্তব্য খণ্ডন করাই অর্থ্যান।

অধিকন্ত নাবিয়া এবেটি (১৯৮১খ্রি.) তার গ্রেষণায় পেখিয়েছেন যে, উমাইয়া শাসকগণের নির্দেশে রাস্ল (ছা.)-এর যে সকল হাদীছ সংগ্রহ করা হয়, তা ছিল প্রধানত প্রশাসনিক বিষয়সমূহ সম্পর্কিত যেমন কর, ছালাকা, রক্তপণ, উত্তরাধিকার সম্পত্তি ইত্যাদি। তাতে উমাইয়াদের রাজনৈতিক ইমেজ বৃদ্ধিমূলক কোন হাদীছ পরিলক্ষিত হয় না। বিশেষত, উমাইয়া বলীফা উমার ইবনু আন্দিল আর্যীয় (১০১হি.)-এর নির্দেশে ইবনু শিহাৰ আয়-যুহুরী যে সকল হাদীছ সংগ্রহ করেন, তার অধিকাংশই ছিল যাকাত ও ছাদাকাসংক্রান্ত। <sup>৪৩৯</sup> অতএব ইবনু শিহাব আয়-যুহনী রাজনৈতিক স্বার্থে ব্যবহৃত হয়েছেন, গোল্ডজিহারের এই ধারণা ভিত্তিহীন।

 গোল্ডজিহার ইমাম আয-যুহরীর জাল হাদীছ রচনার একটি উদাহরণ দিয়েছেন। তিনি বলেন, উমাইয়া খলীফা আখুল মালিক (৮৬হি.) বায়তুল মুক্মদাসে 'কুব্বাডুছ ছাখরা' গমুজ নির্মাণ করেছিলেন এই উদেশ্যে যে, সিরিয়া ও ইরাকবাসী মক্কার পরিবর্তে 'কুব্বাত্ছ ছাখরা' স্রমণ করতে আসবে। আব্দুল্লাহ ইবনুয যুবায়ের (রা.) এবং মক্কাবাসীর প্রতি বিশ্বেষবশত তিনি এই সিদ্ধান্ত নিয়েছিলেন। আর এই উদ্দেশ্য পূরণ করতে তিনি বিষয়টিকে ধর্মীয় পোষাক পরিধান করালেন এবং বন্ধু আয-যুহরীকে দিয়ে হাদীছ রচনা لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساحد: المسجد الخرام، ومسجد ومسجد ভোমরা ভিনটি মসজিল الرسول صلى الله عليه وسلم، ومسجد الأقصى ব্যতীত অন্য কোন মসজিদে ছালাতের উদ্দেশ্যে ধর্মীয় সফরে বের হবে না।





৪৩৮, ইবদু হালার আল-আসব্যুলানী, *তাক্ষীবৃত ভাহণীব* (সিরিয়া : দাকর বশীদ, ১৯৮৬

<sup>800.</sup> Nabia Abbott, Studies In Arabic Literary Papyri, Vol. II, p. 29, 32.

সেওলি হ'ল আল-মাসনিদ্দ ধারাম, মাসনিদ্র রাসূন (ছা.) এবং মাসনিদ্র আব্দা। """ এই ধার্নীপ্রতিকে ইন্দু শিহাব আম-মুধরীর জাল রচনা প্রমাণ করতে গোভনিধার গে কাহিনীর অবভারণা করেছেন ভার কোন অন্তিত্ব করতে গোভনিধার যে কাহিনীর অবভারণা করেছেন ভার কোন অন্তিত্ব ইতিহাসে পাওয়া মায় না। কেন্দ্রমান একটি বর্ণনায় পাওয়া মায় যে, ইন্দু ইতিহাসে পাওয়া মায় না। কেন্দ্রমান একটি বর্ণনায় পারিচ্যানী কামালুকীন আনযাল্লিকান (৬৮১ছি.) এর উদ্ধৃতি দিয়ে মিশরীয় প্রাণীবিচ্যানী কামালুকীন আনযাল্লিকান (৬৮১ছি.) এর 'কিতাবুল হাইওয়ান' রাছে উল্লেখ করেন বে,
দিমইয়ারী (১৪০৫ছি.) ওার 'কিতাবুল হাইওয়ান' রাছে উল্লেখ করেন বে,
'আবুল মাদিক এই কুকাত্বেছ ছাখরা নির্মাণ করেছিলেন এই বর্ণনা অত্যন্ত দুর্নল, বা পূর্ববর্তী
মানুয় এখানে এমে জমায়েত হ'ত'। কিন্তু এই বর্ণনা অত্যন্ত দুর্নল, বা পূর্ববর্তী
মানুয় এখানে এমে জমায়েত হ'ত'। কিন্তু এই বর্ণনা অত্যন্ত দুর্নল, বা পূর্ববর্তী
মানুয় এখানে এমে জমায়েত হ'ত'। কিন্তু এই বর্ণনা অত্যন্ত দুর্নল, বা পূর্ববর্তী
মানুয় এখানে পাওয়া যায় না। তলুপরি অন্য সকল বর্ণনায় উল্লেখিত হয়েছে
কোন ইতিহাসে পাওয়া যায় না। তলুপরি অন্য সকল বর্ণনায় উল্লেখিত হয়েছে
বেয়, 'কুক্রাভুছ ছাথয়া' নির্মাণ করেছিলেন খলীফা আল-ওয়ালিদ ইবনু মায়ওয়ান
বেয়, 'কুক্রাভুছ ছাথয়া' নির্মাণ করেছিলেন খলীফা আল-ওয়ালিদ ইবনু মায়ওয়ান
(১৬বি.)।

ন্বিতীয়ত, এই বর্ণনা যদি এহণযোগ্যও হ'ত, তবুও এতে এমন কথা বলা হয়নি যে, আবুল মালিক মঞ্জায় হজ্জ থেকে মানুষকে কেরানোর উদ্দেশ্যে এই গধুজাট নির্মাণ করেছিলেন।

তৃতীয়ত, এই বর্ণনা সত্য হ'লে আবুল মালিক ইবনু মারওয়ান কাফির সাবান্ত হতেন। কেননা মাসজিলুল হারাম ব্যতীত কোথাও হজ্ঞ করা যায় না। যদি তিনি এমন কর্ম করতেন, তবে নিচিতভাবে মুসলিম জনগোষ্ঠী তার বিরুক্তে ফুঁসে উঠত এবং উমাইয়া বিরোধীরা তার সমালোচনায় মুখর হ'ত। কিন্তু ইতিহাসে এমন কিছুই আমরা পাই না।

চতুর্গত, আব্দ্রাহ ইবনুষ যুবাইর (রা.)-এর মৃত্যু হয় ৭৩ হিজরীতে এবং আয-যুহরীর জন্ম হয় ৫১ বা ৫৮ হিজরীতে। সেই হিসাবে তার বয়স হিস মাত্র ১৫ বা ২২। এই বয়সে তিনি হাদীছ বর্ণনায় এত খ্যাতি অর্জন করেননি যে, আব্দুল মালিক তাঁকে দিয়ে এই হাদীছ রচনা করাবেন এবং মুসলিম উদ্মাহ তা গ্রহণ করে নিবে।

পঞ্চমত, ইবনু আসাকির, আম-যাহারী প্রমুখের বর্ণনামতে আমযুহরীর সাথে আবুল মালিকের সাক্ষাৎই হয়েছে ৮০ হিজরী বা তাঁরও পরে
অর্থাৎ আবুরাহ ইবনুয যুবাইর (রা.)-এর মৃত্যুর ৭ বছর পর। সূতরাং কীলাবে
তিনি আবুরাহ ইবনুয যুবাইর (রা.)-এর শাসনামলে এই হাদীছ রচনা
করলেনঃ

৪৪০. ছহাঁহল রুমানী, হা/১১৮৯, ১১৯৭, ছহাঁহ মুসানিম, হা/১৩৯৭ ।

ষষ্ঠত, এই হাদীছটি আয়-যুহরী তাঁর শিক্ষক সাঈদ ইবনুল মুসাইয়িব থেকে বর্ণনা করেছেন। তিনি মৃত্যুবরণ করেছেন ৯৩ হিজরীতে। অর্পাং আফ্রাহ ইবনুম যুবাইর (রা.)-এর মৃত্যুর পরও ২০ বছর বেঁচে ছিলেন। যদি আয়-বুহরী উমাইয়ালের খুলী করার জন্য সাঈদ ইবনুল মুসাইয়িব থেকে জাল বর্ণনা করে থাকেন, তবে তিনি কি আয়-যুহরীয় এই মিগাাচারিতার বিরুদ্ধে কথা বলতেন নাঃ অর্থচ তিনি শাসকের মুখের উপর হব্ কথা বলার জন্য প্রসিদ্ধ ছিলেন।

সপ্তমত, যদি খলীফা আবুল মালিককে খুনী করার জন্যই আন-যুহরী হাদীছটি জাল করে থাকেন, তবে কেন তিনি হাদীছের মধ্যে উভ 'কুপাড়ত ছাখরা'-এর কোন নামগন্ধ উচ্চারণ করলেন না? অথচ আদুল মালিক ইচ্ছা পোষণ করেছিলেন যে, এই 'কুব্বাতৃছ ছাখরা'-কে কেন্দ্র করেই মানুষ হজ্জ করতে আসবেং কিন্তু এই হাদীছে মক্কা ও মদীনার মসজিদের কথাই প্রথমে উল্লেখিত হয়েছে।

অক্টমত, এই হাদীছটি ছহীহ হাদীছ, যা আয-দুহরী ছাড়া অন্যান্য সূত্রেও বর্ণিত হয়েছে। ইমাম বুখারী ও ইমাম মুসলিম আবৃ হরায়রা (রা.) এবং আবু সাঈদ (রা.) থেকে হাদীছটি বর্ণনা করেছেন। সূতরাং এর বিওদ্ধতার ব্যাপারে সন্দেহের কোন অবকাশ নেই।

সূতরাং গোল্ডজিহার যে কল্পকাহিনীর অবতারণা করতে চাইলেন এবং আয়-যুহরীকে জাল হাদীছ রটনাকারী সাব্যস্ত করতে চাইলেন, তা কেবল ভিত্তিহীনই নয় বরং ভয়াবহ ইতিহাস বিকৃতির নয়ীর। ভথাকথিত বৈজ্ঞানিক গবেরণা পদ্ধতি অনুসরণের নামে তিনি যে সুস্পষ্ট তথাবিকৃতির আশ্রয় নিলেন, তা বিস্ময়কর। সর্বোপরি হাদীছটি আয়-যুহরী ছাড়া অনারাও বর্ণনা করেছেন। তা বিস্ময়কর। সর্বোপরি হাদীছটিকে যুক্তিহীনভাবে জাল বলবেনং হাদীছে ছাড়াও তবুও কি গোল্ডজিহার হানীছটিকে যুক্তিহীনভাবে জাল বলবেনং হাদীছে ছাড়াও করআনে আল-আকৃছা মসজিদের মর্যানার কথা উল্লেখিত হয়েছে। অতএব করআনে আল-আকৃছা মসজিদের মর্যানার কথা উল্লেখিত হয়েছে। অতএব রাসুল (ছা.) যদি তার অনুসারীদেরকে মাসজিদুল হারাম এবং মাসজিদুল রাসুল (ছা.) যদি তার অনুসারীদেরকে মাসজিদুল হারাম এবং মাসজিদুল করীর সাথে মাসজিদুল আকৃছায় ছালাত আদায়েও উৎসাহিত করে থাকেন, নবনীর সাথে মাসজিদুল আকৃছায় ছালাত আদায়েও উৎসাহিত করে থাকেন, তবে তা কি বড় অবিশাস্য ব্যাপার হবেং ঐতিহাসিক সমালোচনা (Historical-Critical method) নীতি যদি এই সম্ভাবনাটুকুও ধারণ করতে বার্থ হয়, তবে সম্ভবত পশ্চিমা পতিতদের খোদ এই নীতির উপযোগিতা নিয়ে পুনরায় গবেষণা করা প্রয়োজন।

<sup>885.</sup> ব. আস-সিনাই, আস-সূনাতু গুৱা যাকানাতুহা, প্. ২১৭-২১৯।

300 চ, গোডজিহার আয-মুহরী সম্পর্কে দাবী করেন যে, আয-মুহরী তাঁর বন্ডরে একটি অতি গুরুত্বপূর্ণ খীকৃতি প্রদান করেছেন। আর তা হ'ল, তিনি বলেন, 🔾 প্রাই শাসকরা আমাদেরকে হাদীছ কর পান করা আমাদেরকে হাদীছ শিখতে নাধা করেছে।' অর্থাৎ শাসকরা আয-সূত্রীকে জাল হাদীছ রচনা করতে বাধা করেছিল। সাধারণ পাঠক হয়ত প্রথম দর্শনে এই ব্যণ্ডিত বন্ধব্যটি তনে ডা-ই বুঝবেন। অখ্য বান্তবতা সম্পূর্ণ ভিন্ন। ভার মূপ বক্তবাটি বিভিন্ন গ্রন্থে كنا نكره كتاب العلم حتى أكرهنا عليه هؤلاء الأمراء ،এসেছে এভাবে যে. जामता टानीष्ट लिशिनक कडाटट अशहक فرأينا أن لا تُنعه أحدا من المسلمين করতাম (অর্থাৎ হালীছ মুখন্থ রামাকেই মধেষ্ট মনে করতাম)। কিন্তু এই শাসকগণ আমাদেরতে তা লিখতে বাধ্য করলেন। একারণে এখন আমর। সংগত মনে হরছি যে, কোন মুসলমানকেই লিপিবদ্ধ করা থেকে নিষেধ করত না। <sup>68২</sup> অর্থাৎ এওদিন তারা হাদীছ মুখস্থ করাকেই প্রাধান্য দিয়ে এসেছিলেন। কিন্তু শাসকদের চাপে তারা হাদীছ লিপিবদ্ধ করা কল করেন যাতে তা স্থায়ীভাবে সংরক্ষণ করা যায়। অথচ গোণ্ডজিহার এখানে যথারীতি তথ্যবিকৃতির আশ্রয় নিয়ে খণ্ডিত বাক্য ভুলে ধরলেন এবং সম্পূর্ণ বিপরীত অর্থ করে পাঠককে বিদ্রান্ত করতে চাইলেন। এটি হয় গোভজিহারের আরবী ভাষা সম্পর্কে অজ্ঞতার ফল নতুবা তাঁর উদ্দেশ্যপ্রগোদিত ভূল, যা সহজেই উপলব্ধি कड़ा यात्र ।

সূতরাং গোন্ডঞ্জিহারের এ সকল দাবী সম্পূর্ণ ভিত্তিহীন এবং কাল্পনিক। তিনি তাঁর দাবী প্রমাণ করতে যে সকল দলীলের আশ্রয় নিয়েছেন এবং তথ্যবিকৃতি ঘটিয়েছেন, তাতে একদিকে আরবী ভাষায় তাঁর অজ্ঞতা, অপরদিকে তাঁর উদ্দেশ্যপ্রণোদিত ইলমী প্রতারণা ও অসততা প্রকটভাবে ফুটে উঠেছে।

৪৪২, ইবনু সা'দ, আত-জাবানাতুল কুবরা, ৫ম খণ্ড, পৃ. ৩৫২: যত্নীব আল-বাগদাদী, তাক্সীকুল ইলম, পু. ১০৭: ইবনু আসাকিন, তানীপু দিমাশক (বৈত্ৰত : দাকুল ফিকুর, ১৯৯৫খি.), ववन थड, न. ७२३।

## সংশয়-২ : মুহানিজ্গদোর হাদীছ যাচাই পদ্ধতি অসমপূর্ণ ও অগ্নহণযোগ্য।

গোন্ডজিহার মন্তব্য করেন, খাদীছ সংকলক মুধাদিছপুণ হাদীছের মতন বা বিষয়বস্তুর ঐতিহাসিক ভুল কিংবা স্পষ্ট কাণব্যতিক্রম (obvious anachronisms) পর্যন্ত আমলে না নিয়ে এরকভাবে অধুমার ইসনাধের উপর নির্ভর করেছেন। সুতরাং তাদের গবেষণা অসম্পূর্ণ বিধায় এহণযোগ্য নয়। " একই দাবী করেছেন Alfred Guillaume, A.J. Wensinck, Joseph Schacht, James Robson, Fazlur Rahman, G.H.A. Juvnboll প্রমুখ প্রাচ্যবিদ। 688 মুহান্দিছদের বিরুদ্ধে এটি প্রাচ্যবিদদের প্রধান অভিযোগ। স্যার সৈয়দ আহ্মাদ, ড. আহ্মাদ আমীন, মাহমুদ আবু রাইয়াহ প্রত্যেকেই এই অভিযোগের পুনরাবৃত্তি করেছেন।<sup>880</sup>

#### পর্বালোচনা :

£.

প্রাচ্যবিদগণ হাদীছ শান্তের পরিভাষা এবং মূলনীতি সম্পর্কে যে অজ ছিলেন ভার একটি প্রমাণ হ'ল হাদীছের মতন সম্পর্কে তাদের এই আপত্তি। তাঁরা অবগতই নন যে, মুহান্দিছরা হাদীছের ওদ্ধাতন্ধি যাচাইয়ে কীভাবে হাদীছের সনদ ও মতনসহ পারিপার্থিক সকল দিক ও বিভাগ পরীক্ষা-নিরীক্ষা করেছেন। নিম্নে তাঁদের অভিযোগ খণ্ডন করা হ'ল।

ক, হাদীছ শাস্ত্রের যে কোন ছাত্র সামান্য চিন্তা করলেই এই দাবীর অসারতা বুঁজে পাবে। কেননা কোন হাদীছ ছহীহ হ'তে গেলে অন্যতম প্রধান দু'টি শর্ত হ'ল- (১) বর্ণিত হাদীছটি 'শাম' (অপরিচিত) হবে না এবং (২) আতে কোন 'ইল্লুত' (গোপন ক্রুটি) থাকবে না। অতঃপর এর ব্যাখ্যায় বলা হয়েছে, 'শায়' দুই প্রকার : সনদ 'শায' হওয়া এবং মতন 'শায' হওয়া। অপরদিকে 'ইলুড'-ও দুই প্রকার। সনদে 'ইল্লড' থাকা ও মতনে 'ইল্লড' থাকা। সূতরাং সনদ

৪৪৫ ইছাম আহমান আল-বাশীর, উহুনু মানহাজিন মাকন ইনদা আহলিল হানীছ (বৈরত : মু'আস্সাসাতৃর রাইয়ান, ১৯৮৯খি.), পু. ৮৩-৮৪।





<sup>880.</sup> Ignaz Goldziher, Muslim Studies, vol. 2, p. 140-141.

<sup>888.</sup> Alfred Guillaume, The traditions of Islam: An Introduction to the Study of the Hadith Literature, p.80, 89, A.J. Wensinck, 'Matn', Encyclopaedia of Islam, Vol. 6, p. 843; Jonathan A. C. Brown, How We Know Early Hadith Critics Did Main Criticism and Why It's so Hard to Find' (Brill : Islamic Law and Society, Vol. 15, No. 2, 2008), p. 147.

धनर भठन छेठम मिक शिक्त निक्ता श्रमाशिक ना द'ल तमन हानीह हडीह हिमात भया हा ना। मुद्राभिक्षण भठतना मूर्यक्ठा श्रमाण कवाव जना आवल किमात भया हा ना। मुद्राभिक्षण भठतना मूर्यक्ठा श्रमाण कवाव जना आवल विक्रा निक्र मिन्द्र कि विक्र मिन्द्र कि विक्र मिन्द्र कि कि विक्र मिन्द्र मिन्द्र कि विक्र मिन्द्र 
খ. হাদীহ শান্তের একটি বিশেষ শাখা হ'ল 'মুখতালিকুল হাদীহ' বা হানীহের পারস্পরিক অর্থপত (মতন) বিরোধ নিরসন শাস্ত। যা তৈরী করা হয়েছে মঙনের মধ্যকার বিভাধ, বৈপরীত্য ও জটি নিরসনের জন্য।<sup>৪৪৭</sup> অনুরূপভাবে রয়েছে 'ইলমূল ইলাল' বা হাদীছের গোপন ফটি অনুসন্ধান শাস্ত।<sup>৪৪৮</sup> এতে কোন হাদীহ বাহাত ছহীহ হ'লেও তার সন্দ বা মতনে কোন গোপন ত্রুটি আছে কি না অনুসন্ধান করা হয়। এতে প্রথমত হাদীছটির সকল সূত্র একত্রিত করা হয়। অতপের গভীর অধায়নের মাধ্যমে লক্ষ্য করা হয় যে, বর্ণনাকারী যার নিকট থেকে বর্ণনা করেছেন, তার সাথে কনাকারীর কেমন সম্পর্ক ছিল, ভিনি ভার কোন ভারের ছাত্র ছিলেন, ডিনি সভ্যিই তার নিকট থেকে সঠিকভাবে হাদীছটি ওনেছেন কিনা কিংবা ভার অন্যান্য ছাত্রদের সাথে তার বর্ণনার কোন বিরোধ হচ্ছে কি না প্রভৃতি খুঁটিনাটি বিষয়। অবশেষে কোন ক্রটি مضطرب Strange) غريب ,(Isolate) غريب ,(Strange) منفرد (Disordered or Unsettled) হিসাবে চিহ্নিত করা হয় এবং যতক্ষণ না তার সপকে কোন শক্তিশালী প্রমাণ যুক্ত হয়, ততক্কণ তা কুকু বা অপ্রনিধানযোগ্য হিসাবে গণ্য হয়। সুভব্রাং কোন হানীছের সনন ছহীহ হ'লেই বর্ণনাটি নির্বিবাদে গ্রহণ করে নেয়া হয়, এটি সম্পূর্ণ ভ্রান্ত ধারণা।





৪৪৬. আস-সৃষ্তী, *অসমীবৃর মানী*, ১২ বঙ, পু. ২৬।

<sup>889.</sup> मारुमुम प्राय-फद्दान, *जारजीतः मुख्यानादिन शनी*ए, लू. १०-९०।

৪৪৮, তদেব, পৃ. ১২৫-১২৮।

প. জারাহ ও ভা'দীল তথা বর্ণনাকারী সমালোচনা শারো এমন অসংব্য পরিভাষা লক্ষ্য করা যায় নেখানে কর্ণনাকারী সমক্ষে বলা হয় যে, ১৯৯ এমন বর্ণনাকারী মিনি অগীকৃত/সগ্রহণযোগ্য হাদীছ (এমন বর্ণনাকারী মিনি অগীকৃত/সগ্রহণযোগ্য হাদীছ বর্ণনা করেন), يروي الغرائب (অপরিচিত হাদীছ বর্ণনা করেন), الغرائب ৩৮৮ (পরিত্যক্ত হাদীছ বর্ণনা করেন), جامل (ভার বর্ণনাসমূহ তুচ্ছ/মূল্যহীন) প্রভৃতি, যাতে বর্ণনাকারীর বর্ণিত মতনের সমালোচনা করা হয়েছে। ইমাম বুখারী (২৬১হি.) তার منكر আছে আসংখ্যনার ألضعفاء الصغير الحديث। 'অগ্রহণযোগ্য হাদীছ বর্ণনাকারী' শব্দটি উল্লেখ করেছেন। ইবনু আদী (৩৬৫হি.) জনৈক রাবী আবৃ সালমাহ মাওলা আশ-শাবী সম্পর্বে বলেন, বিনি নে সকল مقدار ما يرويه ليس له مثن منكر وإنما عيب عليه الأسانيد হাদীছ বর্ণনা করেছেন তার মতনসমূহ অগ্রহণযোগ্য নয়। ক্রটি রয়েছে কেবল তার সনদসমূহে। অর্থাৎ সনদ সঠিকভাবে মনে রাখতে পারে না। ইবনু আদী'র এই বক্তব্য থেকে খুবই স্পষ্ট হয় যে, মুহান্দিছণণ সনদ ও মতন উভয়ের প্রতি কডটা লক্ষা রেখেছেন। \*\*\*

খ. গোভজিহারের বক্তবা, মুহাদিছেরা মতনের ঐতিহাসিক ভুল কিংবা শপষ্ট কালব্যতিক্রম (obvious anachronisms) আমলে নেননি। অথচ প্রব্যাত তাবেঈ সুফিয়ান আছ-ছাওরী (১৬১হি.) বলেন, للا استعمل الرواة الكذب খখন বর্ণনাকারী মিখ্যা বলত, তখন আমরা তাদের বিরুদ্ধে ইতিহাসকে ব্যবহার করতাম। <sup>জঞ</sup> অনুরূপভাবে হাফছ ইবনু গিয়াছ إذا الحمتم الشيخ فحاسبود بالسنين ، يعني احسبوا سنه ، ১৯৪ছ (১৯৪ছ وسن من كتب عنه وإذا أخبر الراوي عن نفسه بأمر مستحيل سقطت روايته 'যদি তোমরা কোন বর্ণনাকারী শায়খের ক্রেটি পাও তবে, তাকে বয়স দিরে বিচার কর অর্থাৎ ভার বয়স এবং যার কাছ থেকে সে হাদীছটি লিখেছে ভার বয়স হিসাব কর। আর বর্ণনাকারী যদি তার নিজের সম্পর্কে কোন অসম্ভব বিষয় বর্ণনা করে, তবে তারা বর্ণনা পরিত্যক্ত হবে। "৪৫১ এভাবে মুহাদিছগণ



<sup>88</sup>৯. ইবনু আদী, *আল-কামিল ফী যু আফাইত নিজাশ*, ৪ৰ্থ খন, পৃ. ৩৩৪।

৪৫০. যথীৰ আল-বাগদাদী, আল-কিফায়াং ফী ইগমির রিওয়ায়াং, পু. ১১৯।

৪৫১, জনেব, পু. ১২০।

প্রত্যেক রাবী সম্পর্কে সার্শিক খবরাখবর নিতেন এবং তার বর্ণনাসমূহ তার পারিপার্শিকতার সাথে মিলিয়ে দেখতেন, মাতে তার কোন তুল হলে বা সে মিখ্যা বললে ধরা পড়ে যায়। সুতরাং গোল্ডজিহারের এই দাবীর কোন বাস্তবতা নেই।

জ, মুহাদিছদের নিকট ঝাকুত নিয়ম হ'ল, কোন হাদীছের বর্ণনাকারীগণ নির্ভরযোগ্য হলেও ভার মতন 'শাগ' (অপরিচিতি) হ'লে কিংবা তাতে 'ইল্লড' (গোপন নণ্টি) পরিশক্ষিত হ'লে তা গ্রহণ্যোগ্য ময়। অনুরাপভাবে কখনত হাদীছের সনদ দুর্নল হ'লেও সতন গ্রহণযোগ্য হয় যদি অন্য কোন হাদীত থেকে তার সমর্থন পাওয়া যায়। এখান পেকেও প্রমাণ পাওয়া যায় যে, সনদ এবং মতন উভয়টিই ভাদের নিকট বিচার্য ছিল। নর্বোপরি, তাঁদের শত শত বছনের গবেষণা কিছু নিয়মামাফিক জ্ঞানের উপর নয় বরং সামগ্রিকতা এবং বস্তুনিষ্ঠতার উপর প্রতিষ্ঠিত ছিল। এই গবেষণায় সম্ভাব্য সকল এনটি খতিয়ে দেখা হ'ত, যাতে কখনও একদেশদশীভাকে অনুমোদন দেওয়া হয় নি। ও মুহাম্মান লুকমান আস-সালাফী ছাহাবীদের যুগ থেকে ধারাবাহিকভাবে মুহাদিছদের মতন সমালোচনার অনেক উদাহরণ উল্লেখ করেছেন।<sup>॥৫২</sup> ইবনুছ قلد يقال: " هذا حديث صحيح الإسناد "، ولا , कामाइ (७८७दि,) वरनन, كا कशनं वना इहा त्य, 'এই शानीहिंग ननतमंत्र निक بصح، لكونه شاذا أو معللا থেকে ছহীহ' তবে তা ছহীহ না-ও হ'তে পারে তা 'শায' কিংবা তাতে 'ইল্লড' থাকার কারণে।'<sup>৪৫০</sup> ইবনু কাছীর (৭৭৪খ্রি.) বলেন, ুর্গ خصط بالصحة أو الحسن على الإسناد لا يلزم منه الحكم بذلك على المتن، إذ قد يكون شاؤا أو সাক্র 'কোন হাদীছের সনদ ছহীহ বা হাসান আখ্যায়িত হ'লে একই হুকুম তার মতনের ওপরও আবশ্যকভাবে প্রয়োজ্য হবে তা নয়। কেননা হাদীছটি 'শায' হতে পারে কিংবা 'ইল্লভ'যুক্ত হ'তে পারে।'<sup>৪০৪</sup> ইবনুল কাইয়িম (৭৫১হি.) وقد علم أن صحة الإسناد شرط من شروط صحة , আরও স্পষ্টভাবে বগেন, الحديث وليست موجبة لصحته فإن الحديث إنما يصح بمحموع أمور منها





৪৫২, ড. মুহাম্মান পুকমান আস-সালাফী, ইহতিমামুগ মুহানিছীন বি মাকনিল হাদীছ গানাগল ওয়া মাতানান (বিয়ান : দাকদ নাঈ, ২য় প্রকাশ : ১৪২০হি.), শৃ. ৩১৫-৩৪৭।

৪৫৩, ইববুছ ছালাহ, মুকাদামাহ ইববুছ ছালাহ, পু. ৮৩।

৪৫৪, ইবনু কাছীর, *আল-বা ইছুল হাছী*ছ, পু. ৪৩।

তাত বিষয় যে, সনদ ছহীহ হওয়া হানীছ ছহীহ হওয়ার শর্তমন্ত্র মধ্যে একটি জ্ঞাত বিষয় যে, সনদ ছহীহ হওয়া হানীছ ছহীহ হওয়ার শর্তসমূহের মধ্যে একটি শর্ত। কিছ তা আবশাকভাবে হানীছটিকে ছহীহ করে দেয় না। কেননা একটি হানীছ জনেকগুলো বিষয়ের সমব্য়ে ছহীহ হয়। যেমন তার সনদ ছহীহ হওয়া, কোন গোপন ফ্রেটি মৃক্ত হওয়া, অপপ্রিচিত না হওয়া এবং তার কনিকারী অধিকতর শক্তিশালী কনিনকারীর বিরোধিতা না করা। কিল জনুরূপই মত প্রকাশ করেছেন হাফিম আল-ইরাকী (৭২৫তি,) লিট এবং আস-সাখাতী (৯০২বি,)

এর কিছু উদাহরণ হ'ল, আল-হাকিম আন-নামসাপুরী (৪০৫বি.)
একটি হানীছ বর্ণনার পর বলেন, المرافقة تفات، وهو شاد والتن ألمة ثقات، وهو شاد والتن ألماد والتن والتن والتن والتن والتن المحديث (والمحددة प्रामीष्टित বর্ণনাকারীগণ ইমাম এবং ছিকাহ। কিন্তু সনদ ও মতনের দিক থেকে তা শাষ। '6৫৬

আয-যাহাবী (৭৪৮হি.) একটি হাদীছ বর্ণনা করার পর বলেন, وهو 'হাদীছটির সনদ স্বছে হ'লেও হাদীছটি 'হাদীছটির সনদ স্বছে হ'লেও হাদীছটি বুরই অগ্রহণযোগ্য।'<sup>৪৬০</sup> জন্যত্র তিনি বলেন, رواته ثقات ونكارته بينة 'ক্রিনাকারী শক্তিশালী, তবে এর অল্লহণযোগ্যতা সুস্পন্ত।'<sup>860</sup>

৪৫৫: ইবনুল কাইয়িম, *আল-ফুরসাই* (হায়েল, সউনীআরব : দায়ুল অন্দালুস, ১৯৯৩নি.), প্ ২৪৫।

৪৫৬, আস-সাধাতী, ফাতহুল ফুণীছ, ১ম বহু, পু. ১১৯।

৪৫৭, তদেব।

<sup>80</sup>৮, जान-शकिय, *या दिखाङून छेन्* प्रिन शमीह, প्. ১১৯।

৪৫৯, মন্ত্ৰীৰ আল-বাগদানী, *তাৱীখু বাগদান*, ১৪শ বন্ধ, পূ. ৩৫ ৷

Bbo. बाय-पार्शरी, मीयानून है किमान, २रा थए, पृ. २५७!

৪৬১, তত্ত্ব, ১ম খণ্ড, পৃ. ৬২১।

ইবনুল কাইরিম (৭২৮ছি) একটি খালীছ নান الرحل عند শাদ কোন তানীত দৰ্শার সময় খাঁচি দেয়, الحديث فهو دليل صدقه জবে সেটি ভার সভাবাদিভার দলীল।' হামীছটি বর্ণনার পর তিনি বলেন, ।১৯, وإن صحح يعض الناس سنده فالحس يشهد بوضعه الأدا اشاهد العمللس কালিছেই। কুলালেও আমালের কাতিপর বাজিছই।হ কলজেও আমালের যুক্তিবোধ হানীছটি জাল হওনার ব্যাপারে সাক্ষা সেয়। কেননা স্নামরা হাঁচিদাভাকে দেখি এবং মিখ্যা ভার কাজ করে যায় (হাঁচিদাভা ভার কর্ম ভথা মিখ্যাচার ঠিকই করে যায়) ।<sup>।০০</sup>

এসকল উদাহরণ থেকে অনুধাবন করা যায় যে, হাদীছের সনদ হহীহ হওয়ার পরও মুহান্দিছণণ মতনে ত্রুটি পোলে সুস্পষ্টভাবে উল্লেখ করেছেন এবং ভার দুর্বলতা উল্লেখ করেছেন। এই সকল উদাহরণই প্রাচ্যবিদদের ধারণা খণ্ডন করার জন্য যথেষ্ট।

 চ. এটা সভা যে, মুহাদিছগণ সনদ ও মতন উভয়কে গুরুত্ নিলেও প্রাথমিকভাবে ইসনাদের বিশুদ্ধতাকে জন্মাধিকার দিয়ে থাকেন। এটা এই কারণে যে, অনেক হাদীছের বিষয়বস্তু সম্পর্কে প্রকৃত বাস্তবতা আল্লাহ অধিক অবগত রয়েছেন, যা মানুষের সীমিত বুদ্ধির অতীত। যেমন আল্লাহ্র গুণাবলী, গায়েবী বিষয়সমূহ কিংবা রাস্ল (ছা.)-এর মু'জিয়া ও ভবিষ্যন্নীসমূহ প্রভৃতি। এসকল ক্ষেত্রে তারা কবনও নিজের যুক্তি ও বৃদ্ধি ব্যবহার করে হানীছটি অস্বীকার করেন না। বরং বর্ণদাকারীদের নির্ভরযোগ্যতার প্রতি আছা রেখে হালীছটির মতন ছহীহ আখ্যা দেন। এখান থেকে প্রমাণিত হয় যে, তাঁরা হাদীছ সমালোচনার নামে সামান্য সব্দেহ হ'লেই তড়িৎ সিদ্ধান্ত নিয়ে কোন হাদীছ বর্জন করতেন না। তারা নিরেট বৃদ্ধিপূজারী ছিলেন না এবং অনর্থক জল্পনা-কল্পনার আশ্রয় নিতেন মা। বরং প্রতিটি হাদীছকে তথ্যসূত্র, বান্তবতা ও বুদ্ধিমন্তার সুসমন্বয় করে অত্যন্ত দূরদশীতার সাথে বিচার-বিশ্রোষণ করতেন। আর এ কারণেই তাঁদের গবেষণা এতটা নির্মোহ, ক্রেটিযুক্ত ও কালোতীর্ণ হয়েছে।<sup>৪৬০</sup> তৎকালীন মু'ভাযিলা যুক্তিবাদীরা বুদ্ধিবৃত্তির প্রয়োগের মাধ্যমে যে সকল হাদীছ তাদের চিন্তাধারার সাথে মিলত না, তা বর্জন করত। এজনা

৪৬২ ইयमून करिसिम, व्यान-*मामाङ्गन भूगीक किছ इहीश उग्राय गणेक* (ट्याप्सा : माज व्यानादिश যাবয়াইদ, তাবি), পৃ. ৩৭-৩৮।

৪৬৩. जातृ शोरवार, मिरमाँडेन जानिम मुनार, थु. ৪৩-৪৫ ।

মুহাদিছগণ এমন নীতি অনুসরণ করেছিলেন, যাতে হাদীছের মধ্যে কেউ অনৈতিক বৃদ্ধির প্রয়োগ না ঘটাতে পারে।

এই নীতির স্বরূপ সম্পর্কে ইবনু কুতানবা (২০৪ছি.) বলেন, 'জাল্লাহ্র গুণাবলীর ব্যাপারে রাসূল (ছা.) যেখানে আশ্রয় নিয়েছিলেন, আসরা কেবল সেখানেই আশ্রয় গ্রহণ করি। তার পশ থেকে যা ছতীহ সূত্রে বর্ণিত হয়েছে আমরা অস্বীকার করি না এই যুক্তি দেখিয়ে যে তা আমাদের নিজস্ব চিন্তা বা ধারণার সাথে খাপ খায় না এবং আমাদের দৃষ্টিভঙ্গি থেকে তা সঠিক মনে হয় না।... আমরা আশা করি এই পথেই রয়েছে মুক্তি এবং ভবিষ্যতে সকলপ্রকার ভিত্তিহীন খেয়াল-খুশি থেকে পরিঞাণ লাভ।<sup>নাজা</sup> আর এ ছন্যই ভারা ইসনাদের প্রতি এত গুরুত্ব দিতেন, যেহেতু একমাত্র এর নাধামেই জাল হাদীছ রচনা প্রতিরোধ করা ও হাদীছকে বৃদ্ধিপূজারীদের অপলাগ পেকে রক্ষা করা সম্ভব।<sup>৪৬৫</sup>

জোনার্থান ব্রাউন বলেন, 'প্রাথমিক যুগের সুন্নী মুসলমানগণ পূর্ববর্তীদের পথস্রষ্টতার কারণ হওয়া ক্রটিপূর্ণ যুক্তিভিত্তিক মূলনীতির দারস্থ না

نحن لا تنتهي في صفائه -جل حلاله- إلا إلى حيث التهيي إليه رسول الله صلى الله . 8&8 عليه وسلم، ولا ندفع ما صح عنه، لأنه لا يقوم في أوهامنا، ولا يستقيم على نظرنا. . . وارجو أن يكون في ذلك من القول والعقد سبيل النحاة، والتخلص من الأهواء े ا کلها عساد । प्र. देवनू कृषाग्रवार आम-मिनवधाती, जा'सीनू मुख्यानारिक शमीह, थु. 2021

৪৬৫. আব্দুয়াই ইববুল মুবারাক (১৮১ছি.) বলতেন, এটা এ৮১খি ছিল্ম ছিল ক্রিন্ট ইসনাদ হ'ল ছীনের অংশ। যদি ইসনাদ না থাকত, তবে (দলীদাহীনভাবে) যে যা খুনী বলত'। দ্র. হহীহ মুসলিম, ১ম খণ্ড, পৃ. ১৫: ইবনু আজাস (ব্লা.) বলতেন, إن هذا الغلم دين، فأحيزوا الحديث ما أسند إلى نبيكم ,বলতেন স্তান হ'ল আমাদের ধর্ম। সুতরাং তোমরা সেসকগ হাদীছকে গ্রহণ কর, যার সনদ তোমাদের নবী পর্যন্ত পৌতেহে। মু. ইবনু আদী, আল-কামিল মী যু'আফাইর বিজ্ঞান (বৈরুত : দারুল কুতুবিল ইলমিয়াহ, ১৯৯৭খ্রি.), ১ম গণ্ড, পৃ. ২৫৭)। ইমান আশ-من لم يسأل من أين؟ فهو كحاءاب ليل يحمل على ظهره ,वानन, على طهره (२०८६) इंगाइवे া বাজি জিজ্ঞাসা করে না যে, কোখা থেকে حطب، فلعل فيها أفعسي تلدغيه পেতাছে (অর্থাৎ ইসনান)? সে হ'ল বাতে আঁধান্ত লাকড়ি সন্মহকারী, যে তার কাঁধে কাষ্টের বোঝা বহন করেন। হ'তে পারে তাতে সাপ রয়েছে, যা তাকে দশেন করতে পারে"। দ্র. ইবনু আলী, *অল-কামিল ফী যু'আফাইর রিলাল*, ১ম খন্ত, পৃ. ২০৬।

হয়ে ইসনাদ সমালোচনা নীতি অবলমন করেছিলেন, যাতে এর মাধ্যমে হাদীছের শব্দাত বিজ্ঞাতা সংরক্ষণ করা যায়।<sup>মাজ</sup>

দিতীয়ত, হাদীছের বর্ণনাকারীগণ হ'লেন মুগচিত্তি। যদি ভিত্তিই দুর্বল হয়। এ জন্য মহাদিত্যণ প্রথমত হয়, তবে তাতে নির্মিত অনকাঠামোও দুর্বল হয়। এ জন্য মহাদিত্যণ প্রথমত হাদীছের সনদের প্রতি লক্ষা করেন। আর সনদ সমালোচনা সক্ষমণ নৈবাভিক (Objective) ও তথ্যনির্ভর হয়, কিন্তু মন্তন সনালোচনার এই নৈবাভিকতা করার রাখা লায়শই সমান হয় না। কেননা মিনি সনালোচক তিনি আনক ক্ষেত্রে হাদীজনির জর্ম ও ব্যাগা। ভূপভাবে বুঝাতে পারেন। আরার সমালোচক তেনে মতনের অর্থ নানাভাবে গ্রহণ করতে পারেন। ফলে করত সমালোচনা অধিকতর নিরাপদ, নিতর্কমৃত এবং কিন্তানতিত্তিক। আর এজনাই প্রথমত সনদ সমালোচনাকে মুহান্ডিছগণ জ্যাধিকার দিয়েছেন। অতংপর সনন ক্রেট্মুক্ত পেলে তাঁরা মতনের প্রতি দৃষ্টি দিয়েছেন। এখান থেকে উপলব্ধি করা যায় যে, তানের গ্রেষণারীতি কতটা নৈব্যক্তিক এবং বস্ত্রনিষ্ঠ।

ছ, পূর্ববর্তী মুহান্দিছগণের হাদীছ সমালোচনায় থাদীছের মতন বা বিষয়বছর সমালোচনা তুলনামূলক কম দৃশামান হওয়ার কারণ অনুসন্ধান করতে গিয়ে জোনাখান ব্রাউন (জনা: ১৯৭৭ন্তি.) তার গবেষণায় দেখিয়েছেন যে, পশ্চিমা গবেষকদের এই ধারণা তুল যে, মুহান্দিছগণ মতন বিশ্বেষণকে উপেলা করেছেন। তিনি হিজরী ৩য় ও ৪র্থ শতকের হাদীছ সমালোচকদের নীতিসমূহ পর্যালোচনা করে নিজের ৩টি পর্যবেদ্ধণ উপস্থাপন করেছেন। যথা : (১) প্রাথমিক হাদীছ সমালোচকগণের নিকট মতন সমালোচনা একটি প্রতিষ্ঠিত বিষয় ছিল এবং তিনি তা এ সম্পর্কিত ১৫টি উদাহরণ দিয়েছেন। (২) তারা সচেতনভাবেই এমন একটি অবস্থান তুলে ধরেছিলেন যে, হানীছের সন্দই তাদের প্রধান মনোঝাগের বিষয়। আর তারা এমনটি করেছিলেন প্রতিপক্ষ যুক্তিবাদী মু'তাফ্লিদের আক্রমণ থেকে হাদীছ শাস্ত্রকে রক্ষার জন্য। (৩) ৬৪ হিজরী শতকে এসে খবন মুহান্দিছগণ প্রকাশ্যভাবে হাদীছের মতন বা বিষয়বন্তর সমালোচনা তর্ক করেন এবং তথন দেখা গেছে যে সকল হাদীছকে





Bes. Early Sunni Muslims developed their methods of isnad criticism in an effort to assure the textual authenticity of the Sunna without relying on the same flawed rational faculties that had led earlier nations astray. See: Jonathan A. C. Brown, Hadith: Muhammad's Legacy, p. 272.

ভারা জাল হালীছ হিশাবে চিহ্নিত করণোন, ভা অতীতেই সনদের জড়ির জন্য বর্জিত হয়েছিল। ""

এখান থেকে ভিনি প্রমাণ করতে চেয়েছেন যে, পূর্ববর্তীদের সনদ সমালোচনা এবং পরবর্তীদের মতন সমাদোচনার মধ্যে গতীর আসংসত্পর্ক ছিল। তাঁর মতে, পূর্ববতী সমালোচকণণ ভাঁদের সদদ সমালোচনার অভ্যন্তরে মতন সমালোচনাত করতেন। কিন্তু যুক্তিবাদীদের হাত গেকে হালিভ শাসকে রক্ষা করার জন্য ভারা সোটিকে সরাস্থি মতন সমালোচনা হিসাবে উল্লেখ করেননি <sup>৪৬৬</sup> তারা মডনে কোন সমস্যা পরিলাফিত হ'লে বর্ণনাটির কোন রাধীর মধ্যে মূল সমস্যাটি নিহিত রয়েছে বলে অনুমান করতেন।

এ বিষয়ে জোনাখন এণ্ডিনের অনুসিদ্ধান্তটি আপুর রহমান আপ-মু'আল্লিমী (১৯৬৬টা.) পূর্বেই উল্লেখ করেছিলেন। তিনি বলেন, আটা াল أن لا يوجد حديث منكر إلا وفي سنده بحروح، أو محلل، فللملك صاروا إذا استكروا الحديث نظروا في سنده فوجلوا ما يبين وهنه فيذكرونه، وكثيراً ما অধিকাংশ কেন্তেই লখ্য করা যায় বে, يستغنون بذلك عن التصريح بحال المتن এমন কোন মুনকার বা অমহণীয় হাদীছ পাওয়া যায় না, যার সনদে ক্রটি নেই। এজন্য মুহাদ্দিছণণ যখনই কোন হাদীছকে অপ্রহণযোগ্য মনে করতেন, তথন তার সনদের দিকে দৃষ্টি দিতেন এবং তাতে হাদীছটি বাতিল হওয়ার প্রমাণ পেয়ে গেলে তা বর্ণনা করতেন। ফলে অধিকাংশ সময় তারা স্পইতাবে মতদের সমালোচনার প্রয়োজনীয়তা অনুভব করতেন না <sup>কঞ্চ</sup> ডিনি আরও

889. Jonathan A. C. Brown, How We Know Early Hadith Critics Did Mam Criticism and Why It's so Hard to Find, p. 143.

86%, व्यानुत दश्मान व्याम-मुंचाल्चिमी, व्याम-व्यानकसात्रच काणिसाद, पृ. २७७-२७४।

৪৬৮, তিনি বদেন, They felt themselves locked in a temble struggle with rationalists who mocked their reliance on the isnad and saw content criticism as the only true means of evaluating the authenticity of hadiths. To acknowledge a problem in the meaning of a hadlih without arriving at that conclusion through an analysis of the isnad would affirm the rationalist methodology. For this reason, content criticism had to be concealed in the language of isnad criticism (Jonathan A. C. Brown, How We Know Early Hadith Critics Did Matn Criticism and Why It's so Hard to Find, p. 183).

বলেন, ইনন্দ আওগী'র 'আল মাওসু'আত' গ্রন্থটির প্রতি লক্ষা কর, ছাহ'লে দেখৰে ভার সমালোচনা সভনকে ভিনি করেই। কিন্তু খুব কম সময়ই তিনি জ न्त्री करत नागरका। नतर किनि मनायत ममालाकगारके **गर्थ**डे स्ट्र कारताराज्य । एकमनिकारन 'बेलमुल बेलाल'-अम अन्तरमूख करार वातीराज्य की वनीधार ए एक्सरव, एव अवन्य कामीरकत भगारमाच्या कता इस्टर, उत अधिकाद्दश्चाई भक्तम कृष्टि असारक । किस जाता दनचाटन दक्तन नर्पनाकारीहरू 'मुनव्यक्त' या प्रमुक्तल (कान लक्ष बाता तर्थना कतात्कडे गरशेष्ठे मरम करतरङ्क विक

খা, পূর্ববর্তী মুদ্রাদিওগণ বেহেতু সন্দ সমাপোচনার মাধেই মতন সমাপোচনা করতেন, সেত্তে ভারা মতন বিষয়ক বিশেষ কোন নীতিমালা প্রশাস करतमनि। किस भवनधी मुकाभिष्यमं व तिमास दतन दिन् मीडियाना टेड्ड कतारहत वागर योनेक ल छाल हाजीरहत शुलक मध्यकान रेज्दी करहारहत। हास হাদীছ বিষয়ক রচনাগুলি হ'ল মুহান্মান ইবনু তাহির আল-নাত্নানী (৫০৭ছি) সংবাদিত নাত্রনাই, আবুল ফারাজ ইবনুল জাওয়া (৫৯৭ছ.) সংক্ৰিত المرضوعات, ब्रायिউमीन আছ-ছাগানী الموضوعة في क्षाणालुमीन वात्र-पृत्रुष्ट्री (৯১১ছি.) সংक्षिति الموضوعات تربه الشريعة সংকলিত الأحاديث الموضوعة দুরুন্দীন ইবনু আর্রাক (১৬৬১ছি) সংকলিত الأحاديث الموضوعة সংক্রিত الماناة) সাহির পাটাদী (১৮৬খি.) সংক্রিত المرفوعة لأسرار المرفوعة সংকশিত يُذكرة الموضوعات - ত্রাল المصنوع في معرفة الحديث الموضوع জন في الأعبار الموضوعة শাওকানী (১২৫৫ছি.) রচিত ভিত্ত । ধিতাংক্র ধিতাংক হিলা গ্রন্থ প্রসিদ্ধ। তবে জাল হাদীছ চিহ্নিতকরণের মীতিমালা বিষয়ে সর্বপ্রথম গ্রন্থ হ'ল আৰু আৰুল্লাহ আল-জাওরাস্থানী (৫৪৩ছি.) সংকলিত ুর্নান্ত প্রিন্তি । অতঃপর আবৃ হাফছ আল-মৃহীলী (৭২২হি.) সংকলিত ध विषयुक खशत श्रष्ट्वि त्रव्या करतम। साद ध المغنى عن الحفظ والكتاب বিষয়ে সৰচেয়ে প্ৰসিদ্ধ গ্ৰন্থ ইবনু কুইিয়িম (৭৫১খ্রি.) সংকলিত ুটা

CS CamScanner

৪৭০, তদেব, পু. ২৬৪।

সনদ বহির্তুত পারিপাশ্বিক কারণসমূহ একলিক করেছেন এবং এ বিষয়ে পূর্ববর্তী বিষানদের গৃহীত নীতিমাণা একলিক করেছেন। তিনি মোট ১৩টি নীতি উল্লেখ করেছেন। যেমন : (১) হাদীছটির জালা এমন হওয়া যা রাসুপ (ছা.) বাবহার করতে পারেন না। (২) হাদীছটির জালা এমন হওয়া গে পাঙারিক যুক্তিবোধ তাকে মিখ্যা মনে করে। (৩) হাদীছটির ভালা এমন হুল হওয়া যে তা হাস্যকর মনে হয়। (৪) হাদীছটির জালা সুস্পষ্টভাবে নর্থিত কোন স্ক্রাহত বিরোধী হবে না। (৫) হাদীছটির জালা সুস্পষ্টভাবে নর্থিত কোন স্ক্রাহত বিরোধী হবে না। (৫) হাদীছটি কুরজানের স্পন্ত বর্ণনার বিরোধী হবেয়া প্রভৃতি।

স্তরাং মৃহাদিছগণ একদেশদশীভাবে কেবল সনদের বিচন্ধতা নিশ্চিত হওয়া মাত্রই হাদীছটি গ্রহণযোগ্য বলে রায় দিতেন, হাদীছের মতন বা বিষয়বন্ধর কোন ভূলকে আমলে নিতেন না— এই দাবী ভিত্তিইন প্রমাণিত হয়। বরং মৃহাদিছগণ ওক্ব থেকে সনদ ও মতন উভয়ই তাদের সৃষ্ধ পর্যবেদণে রেখেছিলেন, যা হাদীছ শাব্রের যে কোন ছাত্রই অবগত রয়েছেন। পরবর্তী মৃহাদিছগণ এই নীতিমালা তাদের গ্রন্থসমূহে সংকলন করে বিষয়টি আরও সুস্পষ্ট করেছেন। তবে লক্ষ্যণীয় বিষয় হ'ল, মুহাদিছদের মতন বিশ্লেষণ এবং প্রাচাবিদসহ অন্যান্যদের মতন বিশ্লেষণের মধ্যে বিস্তর পার্থক্য রয়েছে। কেননা মুহাদিছরা হাদীছকে অহী হিসাবে বিশ্বাস করেন বলে কোন প্রকার সন্দেহ সৃষ্টি হওয়া মাত্র তা পরিত্যক্ত ঘোষণা করেন না, বরং আমানতদারিতার সাথে সার্বিকভাবে পরীক্ষা-নিরীক্ষা করার পর নিয়মতান্ত্রিক পদ্ধতিতে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেন। কিন্তু অন্যান্যরা থেহেতু কোন বিশ্বাস ও দায়িত্ববাধের অধীন নন, সেহেতু কোন বিশ্বারত রাহিত্বকারে আদের বৃদ্ধি ও বাজিগত ধ্যানধারণার বিরোধী হওয়া মাত্র তা অন্ধীকার করতে দ্বিধাবোধ করেন না।



<sup>892.</sup> ইবনুশ কাইছিম, আল-মানাদেল মুনীফ ফিছ ছহীহ গুগায় যঈষ, পু. ৩৬-৪৬। গ্রহাড়া আর
কিছু নীতিমাগা উল্লেখ করেছেন সমকলীন বিশ্বনেগণ। দ্র. আস-সিবাঈ, আস-সুনাড় গ্রয়
কিছু নীতিমাগা উল্লেখ করেছেন সমকলীন বিশ্বনেগণ। দ্র. আস-সালাফী, ইহতিমামুগ মুহানিটান,
মাকানাকুহা, পু. ২৭১-২৭২, ভ. মুহান্মান পুকমান আস-সালাফী, ইহতিমামুগ মুহানিটান,
মাকানাকুহা, পু. ২৭১-২৬।
হানীছ, পু. ৯২-৯৬।

# সংশয়-৩ : প্রথম হিজয়ী শতান্দীতে হাদীছের কোন অন্তিত্ব ছিল না।

জোমেয় শাখ্ড বংলন, নবী সুধান্দাদ প্রবর্তিত ধর্মে আইন বচনার কোন উদ্দেশ। নিহিত ছিল না। ছাহানীগণের সনয়ও হাদীছ সংকলিত হয়নি। বরং ২য় ও ৩য় শতাদীর মুহাদিছ ও সকীহণণ নিজেনের মতকে আইনা ভিত্তি দেয়ার জন্য হাদীছ রচনা করেছেন। তীর মতে, ইমাম শাকেই এই কর্মের জন্য মূল দায়ী ব্যক্তি ছিলেন।<sup>গণ্ড</sup> সুভরাং শার্ম বিধান সংবলিত হাদীভদন্ত উত্ত মতে সবই বানোয়াট। তিনি বলেন, Every legal tradition from the Prophet, until the contrary is proved, must be taken not as authentic অৰ্থাৎ নবী খেকে বৰ্ণিত প্ৰতিটি আহকান সংজ্ঞান্ত হাদীয় অবশাই নির্ভরযোগ্য মনে করা যাবে না, যতক্ষণ না তার বিপহীত তিছু প্রমাণিত হয়। <sup>৪৭০</sup> এর প্রমাণ হিসাবে তিনি ব্যবহার করেছেন Argument ৪ Silentio বা নীরবতা তত্ত্ব । এর ব্যাখ্যায় তিনি বলেন, খ্যাতনাম তত্ত্বই হাসান বছরী (১১০ হি.) উমাইয়া শাসক আব্দুণ মালিক (৮৬ হি.)-তে কাুদারিয়া মতবাদ থেকে সতর্ক করার জন্য যে পত্র প্রেরণ করেন হাতে আত্মপক্ষ সমর্থনে কোন হাদীছ উল্লেখ করেননি, বরং ওধু কুরখানের আয়াত এবং পূর্ববর্তী দবীদের ঘটনা উল্লেখ করেছেন। যদি এই বিষয়ক কোন হাদীছের অন্তিম্ব নেই মুগে থাকত তবে তিনি তা নিক্ষয়ই উল্লেখ করতেন। সূতরাং তাঁর এই উল্লেখ না করা থেকে প্রমাণিত হয় যে, তাঁর সময়কানে অনুরূপ কোন হাদীছের অস্তিত্ ছিল না। সুতরাং তাকুদীর বিষয়ক হাদীহওনি সবই জাদ।<sup>৪৭৪</sup>

তিনি মনে করেন, প্রাথমিক যুগে হাদীছ ইসলামী শরী আতের কোন উৎস ছিল না, বরং তা পরবর্তীকালে সৃষ্ট। ইমাম শাহেন্টর পূর্ববর্তী দুই প্রজন্মের রাসুলের হাদীছ দ্বারা দলীল দেয়ার প্রবদতা ছিল স্বয়: বরং ছাহাবা ভ





<sup>893.</sup> folia <000, "a great many traditions in the classical and other collections were put into circulation only After Shafi'i's time; the first considerable body of legal traditions from the prophet originated toward the middle of the second century". See Joseph Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence. p. 4.

<sup>890.</sup> Ibid, p. 149.

<sup>848,</sup> Ibid, p. 149, 151,

হাদীছ অশ্বীকারকারীদের সংখ্যা নিরস্ব

তাবেঈনের 'আছার'কেই সে যুগে দলীল হিসাবে গ্রহণ করা হ'ত এবং কখনে। কুৰ্মো রাসূল কিংবা ছাহাবীদের আমলের পরিবর্তে সামাজিক প্রথাকে ক্লাধিকার দেয়া হ'ত। বাসুল (ছা.)-এর হাদীছ থেকে দলীল দেয়ার প্রবণতা ছিল নিতান্তই ব্যতিক্রম। কিন্তু ইমাম শায়েন্ট এই ব্যতিক্রমকে নিয়মে পরিশত করেন এবং রাসূল (ছা.)-এর হাদীছেকে ইসলামী শরীআ'ডের অপরিতার্য উৎসে প্রিণত করেন। ভার এই ভ্মিকার সূত্র ধরে অসংখা লাগ হালীছ রচিত হয় এবং ব্রাতারাতি বিশাল হাদীছ সম্ভার গড়ে ওঠে। আর হাদীছের গ্রুণযোগ্যতা সৃষ্টি করার জন্য তাতে ভূয়া ইসনাদ জুড়ে দেয়া হয়। <sup>০৭৫</sup>

### পর্যালোচনা :

179

প্রথম যুগে হাদীছের কোন অন্তিত্ব ছিল না- মর্মে জ্যোসেফ শাগতের উদ্ধাবিত তত্ত্ব এবং অনুসন্ধানসমূহ ভিত্তিহীন। নিমে তাঁর এই তত্ত্ব খণ্ডন করা र्न।

ক, জোসেক শাখতের প্রাথমিক অনুসিদ্ধান্তই হ'ল কুরআন ও হাদীছ ইসলামী শরীআ'তের উৎস নয়। কিন্তু এ ব্যাপারে যদি পাল্টা প্রশ্ন করা হয় যে, তবে ফ্বীহরা কোন নীতির আলোকে এত সুসংহত ইসলামী ফিকহের উৎপত্তি ঘটালেন? এর ঐতিহাসিক ভিত্তি ও কার্যকারণ কী? এর উত্তরে শাখতসহ প্রাচ্যবিদরা কোন গবেষণামূলক জবাব না দিয়ে চটজলদি দাবী করেছেন যে, তৎকালীন রোমান ও পারসিক সাম্রাজ্যে প্রচলিত অইনসমূহকে মুসলমানরা নিজ দেশের শাসনব্যবস্থায় প্রয়োগ করেছিলেন।<sup>৪৭৫</sup> কিন্তু এর সপক্ষে কোন বোধগম্য দলীল তাঁরা উপস্থাপন করতে পারেন নি। মূলত মুসলিম ফব্দীহণণ নিজস্ব সূত্র তথা কুরুআন ও হাদীছ থেকে ইসলামী আইন রচনা করেছেন–এই বিষয়টি যখন বাতিল ঘোষণা করা হয়, তখন ইসলামী আইন রচনায় বৈদেশিক প্রতাব ছিল এমন একটি সহজ ব্যাখ্যা দাঁড় করানো ছাড়া উপায় থাকে না। ইত্দী প্রাচাবিদ তেলআবিবের Bar-Ilan বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রফেসর জেভ মাঘেন (জন্ম : ১৯৬৪খ্রি.) যথার্থই প্রশ্ন তুলে বলেছেন, জোসেফ শাখত এবং তার গবেষণাকে যারা সাদরে বরণ করে নিয়েছেন, তারা ইসলামী আইনশান্ত এবং অনুশাসনের উৎস সম্পর্কে কী ধারণা পোষণ করেন, যদি তা কুরআন এবং হাদীছ থেকে গৃহীত না হয়ে থাকে? আর এর বিকল্প হিসাবে শাখত কি



<sup>890.</sup> Ibid. p. 64.

<sup>895.</sup> Joseph Schacht, 'Foreign Elements in Ancient Islamic Law' (Journal of Comparative Legislation and International Law, Cambridge, Vol. 32, No. 3/4, 1950), p. 9-17.

কোন ঐতিহাসিক প্রক্রিয়াকে দাঁড় করানোর পদক্ষেণ নিয়েছেন? নয়েল কৌল্সন (১৯৮৬খ্ৰি.) থাকে "void which is assumed, or rather created" "এক কল্লিড বরং মান্নসৃষ্ট শুনাতা' বলে অভিহিত করেছেন, ভা পুরণে তারা কী উল্নোগ গ্রহণ করেছেন? বন্ত্রত শাসতের সমর্পকগণ এই সমস্যাটি বত্লাংশে এতিয়া গেছেন। <sup>ক্ষা</sup>

শ. লাগমিক মুগে হাণীছের অভিজু না পাকার প্রহ্মে 'নীর্থতা তত্ত্ব' প্রনাণে শাখত হাসান বছরী (১১০ছি.)-এর একটি পথকে প্রমাণ হিসাবে নিয়েছেন। এই দলীণ থেকে বড়জোর এতটুকু প্রমাণ করা সম্ভব যে, হাসান বছরী (রা.) হয়তবা যে সময় এ নিয়য়ক হাণীছগুলি বর্ণনার প্রয়োজন বোধ করেননি, কেবল কুরুআন থেকে এবং নবীদের জীবনী পেকে দলীল প্রসানই যথেই মনে করেছিলেন। ভাছাড়া হ'তে পারে প্রাথমিক মুগে হাসীছসমূহ একত্রিতভাবে সংকলিত না থাকায় এ বিষয়ক হাদীছসমূহ তার নিকট সে সময় পৌছে নি। অথবা অন্য কারণও ধাকতে পারে। কিন্তু শাখত এর ভিত্তিতে তাত্দীর বিষয়ত সকল হাদীছ জ্ঞাল প্রমাণ করেছেন। প্রশ্ন হ'ল, দলীলটি যদি শাখতের সপ্তের দলীলও ধরা হয়, তবুও মাত্র একটি দলীল কীভাবে এমন চূড়াত সিভাত গ্রহণের জন্য যথেষ্ট হ'তে পারে?

মুহত্যা আল-আখামী শাখতের এই দলীলটি উল্লেখ করে বলেন. এই পঞ্জটি সম্পর্কে কয়েকটি বিষয় লক্ষাণীয়। (১) শাখন্ড নিজেই পঞ্জট হাসান বছরী'র কি না সে বিষয়ে সন্দেহ প্রকাশ করেছেন। (২) পত্রটি হাসান বছরী'র বলে অনুমিত হয় না। কেননা হাসান বছরী একজন মুহানিছ। সে যুগের রীতি অনুসারে যে কোন লিখিত বস্তুতে ইসনাদের ব্যবহার থাকত, যা এখানে অনুপত্তিত। (৩) পত্রটি হাসান বছরী'র মেনে নিলেও এই পত্রে তিনি কাদরিয়াদের কুরআনের আয়াতের অপব্যাখ্যা সম্পর্কে খলীফাকে সতর্ক করেছেন এবং অন্যান্য আয়াত দ্বারা তাদের মতবাদ খণ্ডন করেছেন। এখানে

<sup>844.</sup> Where do Joseph Schacht and the scholars who have embraced his thesis think Islamic jurisprudence and positive law came from, if not from Qur'an and Hadith? What are the substitute historical processes with which Schacht attempts to fill in what Noel Coulson aptly refers to as the "void which is assumed, or rather created" by his own thesis? Schacht's supporters have largely side-stepped this issue. See : Ze'ev Maghen, 'Dead Tradition: Joseph Schacht and the Origins of Popular Practice', p. 280 i

হানীছ কনাির কোন উপশক্ষা ছিল না বলে তিনি কোন হাদীছ বর্ণনা করেন নি। (৪) এই পত্নে হাদীছের গুরুত্ই বরং ফুটে উঠেছে। ধেননা খলীফা যথন হাসান বছরীর নিকট ভানতে চান যে, কাদরিয়াদের 'সাধীন ইচ্চা' বিষয়ক মতবাদটি সঠিক কিনা, তখন তিনি এও জানতে চান যে এ বিষয়ে তিনি ছাহাবীদের কোন বর্ণনা পেয়েছেন কি না। গ্রসান বছরী উন্তরে বলেন থে, ছাহাবীগণ এর পক্ষে বা বিপক্ষে মন্তবা করেন নি। এখানে গলীকা এবং হাসাম বছরী উত্তয়ই তাক্দীর বিষয়ে ছাহানীদের বর্ণনা তথা চাদীছ সম্পর্কে বাকাবিনিময় করেছেন, অর্থাৎ এতে ভাদের নিকট হাদীছের ভরণত্ত সংগ্র হয়। সুতরাং এই বর্ণনা শাখতের তত্ত্বের পদ্দে কোন দলীল বহন করে না। <sup>৪৯৮</sup>

এই তত্ত্বটি কতটা ভঙ্গুর ও অগ্রহণযোগ্য তার একটি উপাহরণ হ'ল গ্রে লানার প্রথম কা کذب على متعمدا قاليتبوا مقعده من النار মিখ্যারোপ করল, সে যেন তার স্থান জাহান্নামে করে নেয়' হাদীছটি সম্পর্কে প্রাচাবিদদের অভিমত। যেমন পাকিস্তানী বিশ্বান জনাব ফক্বুর রহমান যিনি শাখতের 'নীরবতা তত্ত্বকৈ too sweeping (খুবই নির্বিচার তত্ত্ব) আখ্যা দিয়েছেন<sup>898</sup>, অথচ উপরোক্ত হাদীছটি অস্বীকার করার সময় তিনিও 'নীরবতা' যুক্তি অবলম্বন করেছেন। তিনি বলেন যে, আবৃ ইউসুফ (১৮২হি.) ভার গ্রন্থ জাল হাদীছ রচনা সম্পর্কে সত্তকীকরণের জন্য বেশ কিছু হাদীছ বর্ণনা করেছেন। কিন্তু সেখানে উপরোক্ত প্রসিদ্ধ হাদীছটি তিনি উল্লেখ করেন নি। এখান থেকে প্রমাণিত হয় যে, তিনি হাদীছটি জানতেন না।<sup>850</sup> অথচ ফয়নুর রহমান লক্ষ্য করেননি যে, আব্ ইউসুফ তার অপর গ্রন্থ কিতাবুল আছার'-এ হাদীছটি উল্লেখ করেছেন। হাল অনুরূপভাবে জুইনবলও মনে করেন যে, হাদীছটির জন্ম ১৮০ হিজরীর পর। যেহেতু তিনি ভেবেছিলেন যে, হাদীছটি প্রথম আবু দাউদ আত-তায়ালিসী (২০৪হি.) তার মুসনানে বর্ণনা করেছেন। কিন্তু হেরান্ড মোজকি তাঁর এই ভাঙ্ক ধারণা চিহ্নিত করে বলেন, মা'মার ইবনু রাশেদ (১৫৩হি.) এর পূর্বেই হাদীছটি তার রাছে ৩টি সূত্রে উল্লেখ করেছেন। <sup>৪৮২</sup> অর্থাৎ জুইনবলের ধারণাও ভুল। তিনি বলেন, এই উদাহরণ

<sup>856.</sup> Mustafa al-Azami, On Schacht's Origins Of Muhammadan Jurisprudence, p. 125-126.

<sup>8%.</sup> Fazlur Rahman, The Methodology in History, p.71

<sup>800.</sup> Ibid. p.36

৪৮১, আৰু ইউসুদ, কিতাবুল আছার, হাঠ২২।

৪৮২ মা'মৰে ইংনু বাশেন, *আল-মামি*" (মুছান্নাক আব্দুৱ বাৰ্ব্যকো সাথে সংযুক্ত), श/२०८३७-२०८७०।

থেকে আরও প্রমাণিত হয়ে যে, 'নীরনতা কল্ব'-এর উপর ভিত্তি করে হাদীছের জনাকাণ নির্ণা করতে খাওয়া কতটা ভ্যানক বিস্তান্তির জনা পিতে পারে।<sup>৪৮৩</sup>

সুকরাং উপরোজ উদাহরণখন থেকে সহকেই অনুনেয় যে, সামান্য জাগোর অধ্যালি কিশো অজভার কারণে এই তন্ত্র কভটা হাস্যকরভাবে ভিত্তিইন হয়ে পড়ে। এজনসংস্তৃত্ত নীভাবে এই অভীৰ দুৰ্নল তথ্নতি তাদের নিকট গ্রহণযোগা বিধেচিত হ'ল, আ বিস্ময়কর।

মুছজুমা আল-আখামী (২০১৭খি.) থাদীছ শাস্ত্ৰ জ্বাল প্ৰনাৰে 'শীরবভা ভত্ত'-এর ব্যবহারকৈ অন্যাস্য অনুমান (Unwarranted Assumption) এবং অনৈজানিক গলেকণা পদ্ধতি (Unscientific research method) আখ্যায়িত করে বলেন, শাশতের দাবী মেনে নিছে আরও কয়েকটি বিষয় মেনে নিতে হবে। যেমন : (১) যদি নির্দিষ্ট কোন হানীত কোন বিদ্যান উল্লেখ না করে থাকেন, তবে তা হাদীছটি সম্পর্কে নেই বিদ্যানের অজ্ঞতার প্রমাণ বহন করবে। (২) পূর্ববর্তী বিধানদের সমস্ত দেখনী যুক্তিত হ'তে হবে এবং কোনটাই হারানো চলবে না, যাভে তাদের সমন্ত রচনা আমাদের হস্তাগত হয়। (৩) একজন বিদ্বানের কোন হাদীহ সম্পর্কে অজতা লে হাদীছটির অন্তিত্তীনতা প্রমাণের জন্য যথেষ্ট। (৪) একটি নির্নিষ্ট সমত্রে একজন বিধান যা জানেন তা তার সমকালীন সকল বিধানকে অপরিহার্যভাবে জানতে হবে। (৫) একজন বিদ্বান যখন কোন বিষয়ে রচনা করেন, তখন তাকে সে বিষয়ক ধাৰতীয় প্রমাণাদি ব্যবহার করতে হবে। অভঃপর তিনি বলেন, সাধারণ যুক্তিবোধ ব্যবহার করলেই উপলব্ধি করা যায় যে, উপরোক্ত বিষয়গুলি কমনও প্রমাণ করা সম্ভব নয় এবং সেই সাথে শাখতের এই তত্ত কতটা অর্থহীন ও অবান্তর।<sup>লাগা</sup>

গ. ইমাম শাফেন্ট (২০৪ছি.)-এর পূর্বে হাদীছ মুসলিম সমাজে বিশেষ ওরুত্ পেত না বলে যে মন্তব্য করেছেন জোসেঞ্চ শাখত, তা দলীলবিহীন। মুসলিম সমাজে কোনকালেই রাসুল (ছা.)-এর সুন্নাহুর উপস্থিতিতে অন্য কারও মন্তব্য বা আচার-প্রথা গুরুত্বপূর্ণ ছিল না। বরং কতিপয় ফক্টাহ বিশুদ্ধ সূদাহ চিহ্নিত করার জন্য যে সকল যুক্তিভিত্তিক মূলনীতি তৈরী করেছিলেন কিংবা মদীনা বা কুফায় পূর্ব থেকে চলে আসা আমল কিংবা ছাহাবীদের বক্তব্যকে অধিক গুরুত্



<sup>810.</sup> Herald Motzki, 'Dating Muslim Traditions', p. 218-219.

<sup>858.</sup> Mustafa al-Azami, On Schocht's Origins Of Muhammadan Jurisprudence, p. 118-119.

প্রদান- প্রভৃতি বিষয় কেবল এজনাই ছিল যে, তারা মাসআলাগত বিভক্তিন সময় রাস্ল (ছা.)-এর প্রকৃত সূত্রাহর নিকটবতী হ'তে জেলেছিলেন। ইমাম মালিক মদীনাবাসীর আমলকে কেবল এই আনাই দলীল হিসাবে প্রকৃত করেছিলেন যে, ভালের কাছে সূত্রাহর কাল অধিকতর ছিল। তাল ইমাম আন হানীফা, আবু ইউসুফ অসংখ্যবার এমন মতনা প্রকাশ করেছেন যে, হানীছেই তাদের নিকট সর্বাধিক ওরশত্বপূর্ণ। কোন হাদীছ বিজক সূত্রে পেলে হারা তাদের মতবাদকে পরিবর্তন বনাতে মোটেও দিয়া করতেন না। সূত্রাহ ইমাম শাক্তেই'র পূর্বে মুসলিম বিছানগণ রাগ্ল (ছা.)-বার সুনাহকে দরতর দিতেন না এবং আশ-শাফেই (২০৪ছি.) সর্বপ্রথম রাস্ল (ছা.)-বার সুনাহকে দরতর দিতেন শার্ক মর্যানা দেন, এ বক্তব্য ভিত্তিহীন।

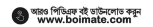
হা, শাখতের যুক্তি 'প্রাথমিক যুগের বিদ্যানগণের ফিন্টে) রচনার কোন একটি হাদীছ উল্লেখিত না হওয়ার অর্থ সে সময় উক্ত হাদীছটির অর্থিত ভিল না প্রমাণিত হওয়া'- প্রসাসে জা'ফর ইসহাক আনছারী (২০১৬মি.) তার গবেষণাগ্রন্থ The early development of figh in kufah -এ ইনান মালিক এবং মুহাম্মাদ ইবনুল হাসানের মুওয়ান্তা' এবং ছাহিবাইন (আর্ ইউসুফ এবং মুহাম্মাদ ইবনুল হাসান)-এর 'কিতাবুল আছার'-এ উল্লিখিত হাদীছসমূহ পরীক্ষা-নিরীক্ষা করেছেন। এতে তিনি দেখিয়েছেন যে, 'মুওয়ায়া মালিক'-এর অন্যান্য বর্ণনায় এমন বহু সংখ্যক হাদীছ পাওয়া গেছে যা মুহাম্মাদ ইবনুল হাসানের বর্ণিত 'মুওয়ান্তা'-এ উল্লেখিত হয়নি। অনুরূপভাবে আর্ ইউসুফের 'কিতাবুল আছার'-এ এমন অনেক হাদীছ রয়েছে যা মুহাম্মাদ ইবনুল হাসানের বর্ণিত 'মুওয়ান্তা'-এ উক্ত হয়নি। অথহ ইমাম মুহাম্মাদ ইবনুল হাসানের 'কিতাবুল আছার'-এ উদ্ধৃত হয়নি। অথহ ইমাম মুহাম্মাদ হিবনুল হাসানের 'কিতাবুল আছার'-এ উদ্ধৃত হয়নি। অথহ ইমাম মুহাম্মাদ ছিলেন উভয়ের পরবর্তী যুয়ের। এর অর্থ এই নয় যে, তিনি হাদীছগুলি

however, to view the Medinese doctrine as a categorical rejection of hadith in favor of local practice, as some modern scholars have done. What was at stake for the Medinese was not a distinction between Prophetic and local, practice-based authority, but rather one between two competing conceptions of Prophetic sources of authority: the Medinan scholars conception was that their own practice represented the logical and historical (and therefore legitimate) continuation of what the Prophet lived, said and did. See: Wael b. Hallaq, The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press, 2005). p. 105-106.

হানিতেন না। সম্রবক পূর্ববর্তীদের গ্রহে তা উদ্ধৃত হওয়ায় অথবা তাঁর নিক্ট দুর্বল (মইফ) প্রতীয়মান হওয়ায় হাদীছতলি হিনি পুনরাবৃত্তি করেননি। আছাদ্রা গ্রমন জনেক উদাহরণ বয়েছে যে, ওংকাদীন সুগের বিশ্বানগণ আইনী জনাব প্রদানে অনেক সময়ই সরাসয়ি কুরজানের আয়াজ বা হালীত উল্লেখ করছেন না। যদিও এটা সুনিশ্চিত যে তারা সংশ্লিষ্ট আয়াত বা হাসীছটি জানতেন। সুতরাং শাবতের এই ধারণা ভিত্তিদীন।<sup>৪৮৬</sup>

ইয়াসীন জাটন অনুরূপভাবে বলেন, নথিভুক্ত করা হয় সাধরণত সে সকল বিষয় যা অপ্রচলিত। হালীছও এর সহিরে নয়। যেমন অংঘানের বিষয়তি অতি সুপ্রচলিত। সুতরাং এটি নথিতুক্ত করার প্রয়োজন সাধারণত হয় না। এ কারণেই সম্ভবত প্রাথমিক যুগে অনেক বিষয় লিপিখন হয়নি, দলিও ভা নিঃসন্দেহে সুন্নাহ হিসাবে পরিগণিত ছিল। অনুরূপভাবে কঝীহগণ প্রধানত মনোযোগী ছিলেন আইন রচনায়। ভারা প্রাপ্ত সুনুাহর আলোকেই আইন রচনা করতেন, যদিও অনেক সময় সে বিষয়ক হাদীছটি তাদের গ্রন্থে সরাসরি উল্লেখ করতেন না। সুতরাং এমন ক্ষেত্রে নিশ্চিতভাবে এ কথা বলার কবকাশ নেই যে, তারা হালীছটি জানতেন না। এর প্রমাণস্কুপ তিনি বৃটিশ উদ্ভিদবিজ্ঞানী Oliver Rackham (২০১৫খ্রি.)-এর ভিনু প্রসঙ্গে বর্ণিত একটি উদ্ধৃতি উল্লেখ করেন, Many kinds of record over-represent the unusual, if something is not put on record, it may merely have been too commonplace to be worth mentioning 'অনেক নথি প্রধানত অপ্রচলিত বিষয়েরই প্রতিনিধিত্ব করে। সূতরাং যদি কোন কিছু নথিভুক্ত না করা হয়, ভার অর্থ হয়তবা এটা হ'তে পারে যে, বিষয়টি এমনই সুপ্রসিদ্ধ যে বিশেষভাবে তা উল্লেখযোগ্য মনে হয় নি। '<sup>৪৮৭</sup>

ছ. সবচেয়ে বড় কথা হ'ল এই তত্ত্ব প্রদানের সময় শাখত ও তার সমচিতকরা তৎকালীন মুসলিম সমাজের ধর্মীয় ও সাংস্কৃতিক পরিস্থিতি বিন্দুমাত্র আমলে নেননি, যদিও তারা ঐতিহাসিক সমালোচনা রীতির অনুসারী বলে দাবী করেন। কেননা এটা কিভাবে সম্ভব যে আরবের লোকেরা তাদের স্বচক্ষে দেখা পৃথিবীর সর্বশ্রেষ্ঠ ব্যক্তিন কোন কথা ও কর্মকে সংরক্ষণ করবে না এবং ভা পরবর্তী প্রজন্মের লোকদের নিকট বর্ণনা করবে নাং সকল যুগের মানুষের স্বাভাবিক প্রকৃতিই হ'ল তারা তাদের পূর্বপুরুষের ইতিহাস-ঐতিহ্যকে সামান্য





<sup>868.</sup> Zafar Ishaq Ansari, The early development of figh in kufah, p. 236-237

<sup>869.</sup> Yasin Dutton, The Origins of Islamic Law, p. 171-172.

কিছু হলেও সংরক্ষণ করে। সূতরাং মুসলিম উত্থাহ্ও যদি এই স্বান্তাবিক নীতি 185 েহ অনুসারে ভাদের রাসূল (ছা.)-এর জীবন নির্দেশিকা ধরা যাক অভি সম্ম সংখাক হ'লেও সংগ্ৰহ করে থাকে, তবে তার অগ্রিত্ব নেদগায়, যদি হাদীত দা ধাকে? ফফ্টুর রহমান (১৯৮০খি.) হাদীছের প্রতি সন্দেহ্বাদী হ'লেও স্বীকার করেছেন যে, The Arabs, who memorized and handed down poetry of their poets, sayings of their soothsayers and statements of their judges and tribal leaders, cannot be expected to fail to notice and narrate the deeds and sayings of one whom they acknowledged as the Prophet of God. 'আরব জাতি যারা তাদের কবিদের কবিতা, তাদের গল্পকগনদের কথাবার্তা এবং তাদের বিচারক ও গোতীয় নেতাদের বিবরণসমূহ মুগস্থ করত এবং পরবর্তী প্রজন্মের কাছে পৌছে দিত, তাদের নিকট থেকে এটা প্রত্যাশিত নয় যে তারা এমন একজন ব্যক্তির কর্মসমূহ লক্ষ্য করতে এবং তার বক্তবাসমূহ বর্ণনা করতে বার্থ হয়েছিল, যাকে তারা আল্লাহ্র নবী হিসাবে স্বীকৃতি প্রদান করেছিল।<sup>এ৮৯</sup>

চ. হালীছ জালকরণ সম্পর্কে যে তথা দিয়েছেন শাখত, তা নতুন কিছু নয়।

মৃহাদিছরা তরা থেকেই জাল হালীছ চিহ্নিত করেছেন এবং তা প্রতিরোধের

জন্য প্রয়োজনীয় সকল প্রতিরোধ ব্যবস্থা গ্রহণ করেছিলেন। ইলমুর রিজাল

শাস্ত্রের উদ্ভব ঘটানোই হয়েছিল এই উদ্দেশ্যে। আর শাষত যে ইমাম

শাফেঈ'র ভূমিকার কারণে ২য় হিজরী শতকে জাল হালীছ রচনা ওরা হয়

অনুমান করেছেন, তারও প্রায় একশত বছর পূর্বে মুহাদিছণণ জাল হালীছের

আর্বির্ভাব লক্ষ্য করেছিলেন এবং ইসনাদ পদ্ধতি চালুর মাধ্যমে ধারাবাহিকভাবে

জাল হালীছ প্রতিরোধ করে এসেছেন। সূতরাং শাষতের এই দুর্বল অনুসিদ্ধাত

নতুন কোন জ্ঞানের দিক-নির্দেশনা দেয় না, বরং তার অজ্ঞতার প্রকাশ ঘটায়।

ছ, হিজরী ২য় শতকের শেষভাগে এবং ৩য় শতকে এসে হাদীছের সংখ্যা এত বৃদ্ধি পেল কীভাবে- এ প্রশ্নের জবাব হ'ল, আমরা আগেই উল্লেখ করেছি যে, হাদীছ প্রাথমিক যুগে মৌখিকভাবে প্রচারিত এবং সংরক্ষিত হ'ত। এমনকি আনুষ্ঠানিকভাবে হাদীছ লেখনী তব্রু হ'লেও হিজরী ২য় শতকের মাঝামাঝি পর্যন্ত হাদীছ লেখনীর কার্যক্রম বিকৃতি লাভ করে নি। ফলে ইমাম মালিকসহ



<sup>8</sup>hb. Muahammad Fazhir Rahman, Islamic methodolgy in History, p.31.

360

ফ্রনীহ বিদ্যানগণ হাণীত সংকলনগ্রন্থসমূহে তবকালীন প্রয়োজনমাফির কিংবা তাদের ব্যক্তিগত নির্বাচন থেকে সীমিত হাদীত উপজ্ঞাপন করেছিলেন। আর তারা একই হাণীত নিউন্ন সূত্র পেকে পুনরাবৃত্তিও করেননি। ফলে স্থানের প্রশ্নায় বর্ণিত হাণীত সংখ্যা কম হয়েছে। কিন্তু হাণীত সংকলনকর্ম কান গ্রেমানার হা এবং মুসনাদ তথা ভাহাবীদের নামানুসারে হাদীত সংকলন হক জ্যোরদার হয় এবং মুসনাদ তথা ভাহাবীদের নামানুসারে হাদীত সংকলন হক হয়, তথন একই হাদীত অসংখ্যা সূত্রে তারা গ্রন্থানন্ধ করতে পাকেন। এ কারণেই হাদীতের সূত্রের সংখ্যা পরনতীগ্রন্থগুলিতে ধারাবাহিকভাবে বৃদ্ধি পেয়েছে। আর এতেই কিছু প্রাচারিদ ভুলজন্ম বুকোতেন যে, মূল হাদীত তথা হাদীতের মতনের সংখ্যা বৃদ্ধি পেয়েছে তথা হাদীত জাল করা হয়েছে। মা হাদীতের মতনের সংখ্যা বৃদ্ধি পেয়েছে তথা হাদীত জাল করা হয়েছে। মা হাদীত শান্ত সম্পর্কে তালের অজ্ঞতার ফল।

তিনি আরও বলেন, 'থদি আমরা জ্যামিতিক ক্রমবৃদ্ধির হিসাব বানহার করি, তবে দেবর যে, এক থেকে দুই হাজার ছাহারী এবং জ্যেষ্ঠ তাবেট যদি দুই থেকে পাঁচটি করে হার্দীছ বর্ণনা করেন, তবে তৃতীয় শতাদীতে সংকলিত হাদীছের সমষ্টিগত সংখ্যার সাবে সহজেই তার সমন্বর হ'তে পারে। অতঃপর যদি এটা অনুধাবন করা যায় যে, প্রকৃতপক্ষে ইসনাদের ধারাবাহিক প্রবৃদ্ধির প্রতিক্রিয়াতে হাদীছের এই বিশাল প্রবৃদ্ধি ঘটেছে, তবে ইবনু হামল, মুসলিম এবং বুখারীর সংগৃহীত হাদীছের এই বিশাল সংখ্যা মোটেও প্রবিশ্বাস্য কিছু মনে হবে না ।

89%. Nabia Abbott, Studies In Arabic Literary Papyri, Vol. II, p. 2.
8%. ...using geometric progression, we find that one to two thousand Companions and senior Successors transmitting two to five traditions each would bring us well within the range of the total

মুহতুকা আল-আ'যাসী (২০১৭খ্রি.) মাত্র ৩টি উদাহরণ উল্লেখ করে স্পষ্ট করেছেন যে, একটি হানীছ কত সূত্রে বিস্তৃত হ'তে পারে। যেমন একটি إذا استيقظ أحدكم من نومه فليغسل يده قبل أن يدخلها في وضوئه، - ﴿ الْمُلِكَ चयम তामाएनत कि मुम एथरक कामज فإن أحدكم لا يدري أبن باتت يده হয়, সে যেন তার অযুর পাত্রে হাত চুকানোর পূর্বেই হাত ধৌত করে নেয়। কেননা তোমাদের কেউ হয়ত জানে না যে ভার হাত রাতে কোখায় ছিল। <sup>নচ্চ</sup> এই হাদীছটি পাঁচজন ছাহাবী আৰু হ্রায়রা, ইবনু উমার, জাবির, আয়েশা ও আলী (রা.) কর্তৃক বর্ণিত হয়েছে। অতঃপর তাবেঈদের মধ্যে ১৬ জন এটি হর্ণনা করেছেন, যারা মদীনা, কৃফা, বছরা, ইয়েমেন এবং সিরিয়ার অধিবাসী। এবং তাবি' তাবেঈদের মধ্যে ১৮ জন, যাদের মধ্যে উপরোক্ত শহরগুলিসহ মক্কা, হিমছ, খোরাসানের অধিবাসীও রয়েছেন। হাদীছটি প্রায় ১২ জন সংকলক তাঁদের গ্রন্থে অন্তত ৬৫ বার উল্লেখ করেছেন। আহমাদ ইবনু হামদ হাদীছটি তাঁর মুসনাদে তথু আৰু হুৱায়রা (রা.) হ'তে বিভিন্ন সূত্রে ১৫ বার উল্লেখ করেছেন ৷<sup>৪৯২</sup>

এই উদাহরণ থেকে স্পষ্ট হয় যে, হাদীছ কীভাবে বিভিন্ন শহরে ছড়িয়ে পড়েছিল এবং কোন হারে প্রতিটি প্রজন্মে হানীছ বর্ণনাকারীর সংখ্যা বৃদ্ধি পেয়েছিল। পরবর্তী প্রজনাতলোতেও ঠিক এভাবে জ্যামিতিক হারে ব্লবীদের সংখ্যা বৃদ্ধি পেতে থাকে এবং হাদীছের অসংখ্য তুরুক বা সনদসূত্র সৃষ্টি হয়। সুতরাং ৩য় শতকের হাদীছের সংখ্যা বৃদ্ধি নিয়ে নিন্দুমাত্র বিস্ময়ের কারণ নেই। কেননা এই বৃদ্ধি মূল হাদীছের সংখ্যাবৃদ্ধি নয়, বরং সনদের সংখ্যাবৃদ্ধিকে নির্দেশ করে। এতে আরও প্রমাণিত হয় যে, শাখতের অনুমানকৃত হাদীছ জালকরণ প্রকল্প কতটা অসম্ভব বিষয়। কেননা আফগানিস্ত ান থেকে মিসর, খোরাসান থেকে ইয়েমেন পর্যন্ত শত-সহদ্র হাদীছ বর্ণনাকারী যোগাযোগ ব্যবস্থার অপ্রতুলতার সেই যুগে সকলেই হাদীছ জাল করার জন্য এত বড় মহাপ্রকল্পে সর্বসম্মতিক্রমে সংযুক্ত হয়েছিলেন, তা ভাবনারও অতীত।



number of traditions credited to the exhaustive collections of the third century. Once it is realised that the isnad did, indeed, initiate a chain reaction that resulted in an explosive increase in the number of traditions, the huge numbers that are credited to Ibn Hanbal, Muslim and Bukhari seem not so fantastic after all. See: Ibid, p. 72.

B৯১. ছহীতুল বুখারী, হ//১৬২, ছহীহ মুসলিম, হা/২৭৮।

<sup>82.</sup> Mustafa al-Azami, On Schacht's Origins Of Muhammadan Jurisprudence, p. 157.

# সংশয়-৪ : হাদীছের ইসনাদ হ'ল বালোয়টি বস্তু, যা ব্যক্তি মতাযতকে অধীন মর্যাদা প্রদালের জন্য ব্যবহৃত হয়েছিল।

জোমেফ শাগত বংগন, উসনাদ হ'ল নিজের মতকে অধিকতর তরাজ্পুণ করার জনা তা উপ্রতন কোন কর্জপক্ষের সাথে সংযুক্ত করার भाषाम, या विक्ति भग व लाही अवगडीकारम वच्ना करवेहिन। वादमा वाह्न (ছা.) ও জার ছাহানীদের প্রতি নিস্নতকৃত বা সারোপিত সন্দসমূহ ওয়া হিভারী ১ম শতাব্দী খেকে ২য় শতাব্দীর মধ্যভাগ পর্যন্ত যে সকল রাবীদের নাম সনদে যুক্ত হয়েছে তা সবই ব্যতিক্রমধীনভাবে জাল ও বানোয়াট সংযোজন कांत्र आगा, "..that portions of Isnads that extended into the first half of the second century and into the first century and artificially exception arbitrary fabricated"। এই তম্বু প্রমাণ করার জন্য তিনি ২টি পদ্ধতির অশ্রের নিয়েছেন। (১) Backgrowth of Isnads বা পণ্চাদ-অভিক্লেপ তন্ত্ব : এর অর্থ হ'ল হাদীছের সনদকে বর্ধিড করে রাস্ল (ছা.) পর্যন্ত সংযুক্ত করা, যার অর্থ প্রাথমিক সংকলনে যে হানীছ মাওকৃষ্ণ বা ছাহানীদের বর্ণনা হিসাবে উল্লেখিত হয়েছিল, পরবর্তী সংকলনে তা মারফু' বা সরাসরি রাসুল (ছা.)-এর হাদীয় হিসাবে বর্ণিত হওয়া। 850 (২) Common Link Theory ব সংযোগসূত্র তত্ত্ব। অর্থাৎ সনদের যে অংশে নির্দিষ্ট একজন বর্ণনাকারীকে কেন্দ্র (مدار الإسناد) করে অন্যান্য সনদ থেকে দুই বা ততোধিক বর্ণনাকারী এসে একত্রিত হয়েছে, সেই বর্ণনাকারীকে 'হাদীছ জালকারী' হিসাবে চিহ্নিত করা। তিনি সনদকে দুই ভাগে ভাগ করে 'সংযোগসূত্র'-এর পূর্বাংশকে তিনি Fictitious higher part (বালোৱাট উধর্বাংশ, যে অংশে ১ম শতাব্দীর রাবী বা বর্ণনাকারীদের নাম রয়েছে) এবং পরবর্তী অংশকে Real lower part (সঠিক নিমাংশ, যে অংশে ২য় ও ৩য় শতাব্দীর রাবীদের নাম রয়েছে) আখা দিয়েছেন। তাঁর মতে, 'মাদারুস সানাদ' বা সনদের সংযোগস্থলের এই রাবী বা বর্ণনাকারীগণই হাদীছ জাল করা এবং তা ব্রাসূল (ছা.)-এর প্রতি সংযুক্ত করার ক্ষেত্রে প্রকৃত ভূমিকা রেখেছেন। <sup>মারু</sup> তিনি ইসনান পদ্ধতি আদ্যোপত্তি





<sup>8</sup> No. Joseph Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence, p. 165-166.

<sup>838.</sup> Joseph Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence, p. 175.

জ্ঞাল ও বানোয়াট মনে করেন। তার ধারণা হ'ল, একটি হানীছের যত অভিব্রিক্ত ইসনাদ (মৃতাবা আত ও শাওয়াহিদ) রয়েছে, তা সৃষ্টি হয়েছে ইমাম শাকের (২০৪ই.)-এর যুগে। এর মাধামে মৃ'তামিলাদের আরোগিত থবর ওয়াহিদ হাদীছের বিরুদ্ধে আপতিসমূহ দূর করার চেটা করা হয়েছিল। এছাড়া 'ফ্যাদাড়ছ ছিকাই' বা রাবীদের কর্তৃক হানীছের যতনে বৃদ্ধি করা, পারিবারিক ইসনানসমূহ প্রভৃতি ইসনাদ জাল হওয়ার প্রকাশ্য দলীল। মুছত্কা আল-আর্যামী (২০১৭ই.) তার উপস্থাপিত এসকল প্রমাণাদি বিশ্বারিত্রাবে গগুন করেছেন তার On Schacht's Origins Of Muhammadan Jurisprudence গ্রন্থে।

#### পর্যালোচনা :

189

শাখতের এই চরমপন্থী অনুসিদ্ধান্ত তাঁর পূর্ববর্তী অনুসিদ্ধান্তের সাথে সম্পুক্ত। যেহেত্ তিনি বিশ্বাস করেন যে, ১ম হিজরী শতানীতে রাস্ল (ছা.)-এর কোন হাদীছের অন্তিত্ব ছিল না, অতএব ইসনাদের অস্তিত্ব থাকারও কোন প্রশ্ন আসে না।<sup>মার</sup> এজন্য ১ম শতাব্দীতে ইসনাদের সপক্ষে প্রাপ্ত যে কোন প্রমাণ তাকে অপরিহার্যভাবে অস্বীকার করতে হয়েছে। ইবনু সীরীন (১১০হি.)-لم يكونوا يسألون عن الإسناد، فلما وقعت الفتنة، قالوا: سموا মন্তবা ক্র طاكم খণ্ডম মূগে মানুষ ইসনাদ সম্পর্কে জিজ্ঞাসা কর্ড না। অতঃপর যখন 'ফিডনা' ওর হয়, তখন মানুষ বলতে লাগল, তোমাদের বর্ণনাকারীদের নাম বল। <sup>৪৯৬</sup> এই বর্ণনাটি শাখতের মতে জাল। কেননা তিনি মনে করেন 'ফিংনা'র অর্থ হ'ল উমাইয়া খলীফা ওয়ালীদ ইবনু ইয়াঘীদ (১২৬হি.)-এর হত্যাকাণ্ড। আর ইবনু সীরীনের মৃত্যু ১১০ হিজরীতে। অতএব এই বর্ণনাটি মিথ্যাভাবে ইবনু সীরীনের নামে প্রযুক্ত করা হয়েছে;<sup>৪৯৭</sup> অথচ এটি ইতিহাসস্বীকৃত বিষয় যে মুসলমানদের প্রথম ফিতনা বলতে আলী (রা.) এবং মু'আবিয়া (রা.)-এর মধ্যকার ছিফ্ফীনের যুদ্ধকে বুঝানো হয়ে থাকে। যেহেতু ইবনু সীরীনের মৃত্য ১১০ হিজরীতে, সেহেতু তিনি ৩৭ হিজরীতে সংঘটিত হওয়া ফিতনাকে উদ্দেশ্য করাই স্বাভাবিক। ইডিহাস বিশ্লেষণে এটিই

৪৯৬. হহীহ মুদলিম, ১ম খণ্ড, প্. ১৫; খণ্ডীব আল-বাদদাদী, আল-কিফায়াহ ফী ইলমির নিওয়ায়াহ, পু. ১২২।

<sup>880.</sup> Mustafa al-Azami, On Schacht's Origins Of Muhammadan Jurisprudence, p. 167.

<sup>884.</sup> Joseph Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence, p. 36-37.

500

অধিকতর বোধগম্য। কেননা এই যুদ্ধকে বেন্দ্র করেই মুসল্মানরা সুনী ও শী'আসহ বিভিন্ন দল-উপদলে বিভক্ত হয় এবং বিশেষত শীআ'রা ব্যাপকভাবে হাদীছ জাল করে। এজনা মুহানিত্গণ এই সময়কেই ইসনাদের উৎপত্তিকাল নির্ধানণ করেছেন। অথচ শাখত ভার তত্ত্বকে ঠিক রাষতে সুদূর ১২৬ হিজরীতে সংঘটিত খলীকা ওয়ালীদ ইখনু ইয়াবীদ হত্যাকাজের মত একটি ঘটনাকে নিয়ে এনেছেন, যা মুদলমানদের মধ্যে এমন কোন গুরুত্বপূর্ণ ফিতনা ছিল না যে ভাকে কেন্দ্র করে হানীছ জাল ধরার মত বিশেষ পরিস্থিতি সৃষ্টি হ'তে পারে। যে কোন নিরপেক্ষ গবেষক তা স্বীকার ক্যাবেন। অতঃপর ইবনু সীরীনের মৃত্য সালের সাথে তা সমস্বা করতে না পেরে নির্বিচারে হাদীছটি জাল বলে অভিহিত করলেন। এভাবেই শাখত ও তাঁর সমচিত্তকরা বার বার সত্যের মুখোমুখি হ'তে অস্বীকার করেছেন কিংবা এড়িয়ে গেছেন। নিম্নের উদাহরণগুলি থেকে তা আরও স্পষ্ট হবে।

ক, শাখত তাঁর পশ্চাদ-অভিক্ষেপ তত্ত্বটি প্রমাণের জন্য বেশ কিছু প্রমাণ উপস্থাপন করেছেন। যেখানে তিনি দেখিয়েছেন যে, একটি হাদীছ ইমাম মালিক (১৭৯ ছি.) উল্লেখ করেছেন কোন ছাহাবীর বর্ণনা বা মাওকৃফ হিসাবে, কিন্তু পরবর্তী প্রজনো ইমাম শাফেঈ (২০৪ হি.) সেই হাদীছ ক্রটিপূর্ণ মুরসাল সূত্রে বর্ণনা করেছেন, দুই প্রজনা পর ইমাম বুখারী (২৫৬ হি.) সেই একই হাদীছ বর্ণনা করেছেন পূর্ণাদ সূত্রে মারফু হিসাবে। চল তার এই পর্যবেকণ নিশ্চিতভাবে সতা, যা মুহানিছগণের নিকট সুপরিচিত একটি প্রাচীন সমস্যা। তাঁরা এর সমাধানের জন্য ইলমুল ইলাল শাস্ত্রের আবিষ্কার করেছেন এবং এসকল ইসদাদের মধ্যে কোনটি বর্জনযোগ্য এবং কোনটি অধিকতর সঠিক ও প্রাধান্যযোগ্য তা নির্ণয়ের জন্য সুনির্দিষ্ট মূলনীতি নির্ধারণ করেছেন। সুতরাং এটি কোন নতুন বিষয় নয় এবং অসমাধানযোগ্য বিষয়ও নয়। কিন্তু এর ভিত্তিতে কি শাৰতের সিদ্ধান্ত মোতাবেক এই উপসংহারে পৌঁছানো যায় যে, রাসৃল (ছা.) পর্যন্ত মারফু সূত্রে বর্ণিত সকল হাদীছের সনদই এমন ক্রটিপূর্ণ? কিংবা অবিচ্ছিনু সমদে বৰ্ণিত কোন হাদীছই নেই?

পশ্চাদ-অভিকেপ তত্ত্তি মুহাদিছদের নিকট বর্ণনাকারীর বর্ধিতকরণ হিসাবে পরিচিত। এটি 'ইলালুল হাদীছ' শায়ের একটি ওরুত্বপূর্ণ আলোচ্য বিষয়। ইমাম দারাকুৎনী (৩৮৫হি.) এ বিষয়ে সংকলিত ভার সুপ্রসিদ্ধ হাদীছ উল্লেখ

<sup>834.</sup> Joseph Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence, p. 165-166.

Compressed with PDF Compressor by DLM Infosoft

ন্ত্রছেন, যেওলোর মধ্যে হাদীছের সনদ ও মতদের আভ্যন্তরীণ নান্য করেছে। প্রয়োগিক (Technical) অণ্টি-বিচ্নাতি বিস্তারিতভাবে তুলে ধরা হয়েছে। এ প্রায়োগের পূর্ব হাদীছের একটি বড় অংশ হ'ল কোন হাদীছের সন্দসমূহে স্কুল মান্ত্'/মাওক্ফ, মাওছ্ল/মূনকাতিই প্রভৃতি দব। অর্থাৎ একজন রাবী হয়ত কান হানীছকে ছাহাবী থেকে কর্ণনা করেছেন। অপর রাবী তা সরাসরি রাস্থ ছো.) হ'তেই বর্ণনা করেছেন। আবার অন্য একজন রাবী তা 'মুরসাল' সূত্র বর্মনা করেছেন। এই সমস্যাগুলো কখনও কোন রাবীর ব্যক্তিগত ক্রচির কারণে গৃত্তি হয়ে থাকে। এক্ষেত্রে পারস্পরিক তুলনামূলক বিশ্লেষণের মাধ্যমে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করা হয় যে কোন বর্ণনাটি প্রণিধানযোগ্য। ক্ষেত্রবিশেয়ে হাদীছটির ভ্রন্থসূত্রই সঠিক হ'তে পারে। কেননা কোন হাদীছ একই সাথে মারফু' হতে পারে, আবার মাওকৃষণ্ড হ'তে পারে। এটা এ জন্য যে, হয়ত দু'টি হাদীছ ভিনু ভিন্ন উপলক্ষে বর্ণিত হয়েছে। অথবা বর্ণনাকারী ছাহাবী হয়ত একবার তার ক্রত হাদীছটি রাসূল (ছা.) হ'তে সরাসরি বর্ণনা করেছেন। পরবর্তীতে কোন গ্রুপ্তয়া দেওয়ার সময় হাদীছটি নিজ ভাষায় বর্ণনা করেছেন। সূতরাং বিষয়টি কেবলই প্রায়োগিক (Technical) বিষয়, যার সাথে হাদীত জাল হওয়া বা না হওয়ার সম্পর্ক নেই। হাদীছ শাস্ত্র সম্পর্কে অনভিজ্ঞতার দরুণ শাখত বিষয়টিকে অভিনৰ মনে করেছেন এবং তার তত্ত্বের পক্ষে গুরুত্পূর্ণ দলীল মনে করেছেন। আদতে তা কোন অস্বাভাবিক কিছু নয়। বলা বাহুল্য, এই 'পশ্চাদ-অভিক্ষেপ' সম্পর্কে গবেষণা প্রত্যেক যুগের মুহাদ্দিছগণই করেছেন। বর্তমান যুগেও মুহাদ্দিছগণ রাবীদের এমন বর্ণনাগুলো সম্পর্কে গবেষণা অব্যাহত রেখেছেন।<sup>৪৯৯</sup>

সমকালীন অন্যান্য প্রাচাবিদরাই শাখতের এই তত্ত্বকে প্রত্যাখ্যান করেছেন। যেমন জোনাথান রাউন (জন্ম : ১৯৭৭খ্রি.) বলেন, মুহানিছনণ 'পচাদ-অভিক্ষেপ'কে বর্ণনাকারীর ১৬) বা সংযোজন হিসাবে দেখতেন। এটি জিন প্রকার। (১) সনলে সংযোজন, (২) মতনে সংযোজন এবং (৩) নির্মতান্ত্রিক মতন সংযোজন (অর্থাৎ মতদের গুরুত্ব বৃদ্ধির জনা মওকুফ নির্মতান্ত্রিক মতন সংযোজন (অর্থাৎ মতদের গুরুত্ব বৃদ্ধির জনা মওকুফ হাদীছকে মারফু' হাদীছে রূপান্তর্করণ)। এই ৩য় প্রকার বৃদ্ধিকরন বা

<sup>8</sup>৯৯. এ বিষয়ে বিশ্বাহিত জানার জনা গেখকের মান্টার্স থিনিন (অপ্রকাশিত)- আন্তর্গু ।

الإماميل عمرو بن دينار ومنصور بن المعتمر المعلة بالاختلاف عليهما في كساب

ইন্লামিক ইউনিভারিটি
ইন্লামাবাদ, ২০১৭) দ্রউবা।

সংযোজনটিই আমাদের আলোচ্য বিষয়। শাখত এবং পশ্চিমা গবেষকদের মতে 'নিয়মভাজিক মতন সংযোজন' মারফু' হাদীছের জাল হওয়া প্রমাণের জনা যথেটি। অনাদিকে মুহাদিছদের নিকট বর্ণনাকারীর সততা এবং সহযোগী বর্ণনার (মুতাবা'আত ও শাওয়াহেদ) উপস্থিতি পাওয়া নেলে একটি হাদীছের মাওকুফ এবং মারফু উভয় সুত্রই গ্রহণযোগ্য হতে পারে। কেননা একজন ছাহাৰী কোন ব্যাপাৰে হকুম বৰ্ণনা করতে পিয়ে যেমন সরাসরি মৃহ্যুখান (ছা.)-এর বঞ্জা উপস্থাপন করতে পারেন, তেমনিভাবে নিজের ভাষাতেও হুকুমটি বর্ণনা করতে পারেন। সুতরাং দু'টির মাঝে কোন বৈপরীত্য নেই। Poo তিনি বিভিন্ন মুগে মুহানিছদের রচিত 'ইলাগ' সংক্রোন্ত গ্রন্থসমূহ বিস্তানিত পর্যালোচনা করে দেখিয়েছেন যে, শাখতীয় আপস্তিসমূহের ব্যাপারে মুহানিছগ্র বহু পূর্ব থেকেই সতর্ক ছিলেন এবং যথায়থ প্রতিরোধ ব্যবস্থা নিয়েছিলেন। <sup>৩০১</sup>

ইউরী রূবিন (জনা : ১৯৪৪খ্রি.) পাতুলিপি নিশ্লেষণ (Systemetic textual analysis) পদ্ধতির সাহাযো তাঁর গবেষণার দেখিয়েছেন হে, শাখতের ইসনাদের 'পশ্চাদ-অভিক্ষেপ' তত্ত্বটি সারবভাহীন। তিনি বলেন শাখতের প্রনত উদাহরণভলো কেবল এতটুকুই প্রকাশ করে যে একটি হাদীছের সম্পূর্ণ ইসনাদের (মুডাছিল) পাশাপাশি অসম্পূর্ণ ইসনাদও (মুনক্রতি') থাকতে পারে। কিন্তু এমন কোন প্রমাণ নেই যে, অসম্পূর্ণ ইসনাদ (মূনকাতি') থেকে সম্পূর্ণ ইসনাদের (মুন্তাছিল) জন্ম হয়েছে।<sup>৫০২</sup> তবে পতাদ– অভিক্ষেপ' কথনই ঘটেনি এমন নয়। মুহাদ্দিছগণ এমন কিছু অসং বৰ্ণনাকারীকে চিহ্নিত করেছেন যারা 'মুরসাল' হালীছকে 'মারফু' হালীছে পরিণত করেছেন। কিন্তু এটা কখনই স্বাভাবিক পদ্ধতি ছিল না যেমনটি শাখতের ধারণা। বরং তা ছিল ব্যতিক্রম দৃষ্টান্ত মাকে মুহান্দিছ্গন সনদের কোন অসৎ বর্ণনাকারীর কর্ম হিসাবে অভিহিত করেছেন।<sup>৫০০</sup> পরিশেষে তিনি वरनन, '.. the lack of evidence of backward growth of Isnads deprives Schacht of one of its basic dating tolls." 'পশ্চাদ-অভিক্ষেপের সপক্ষে পর্যাপ্ত প্রমাণাদির ঘাটতি শাথতকে হাদীছের কাল-নির্ধারণী অন্যতম এই মৌলিক অন্ত্রটি থেকে বঞ্চিত করেছে।"<sup>৩৩৪</sup>





<sup>200.</sup> Jonathan Brown, Critical Rigour Vs Juridicial Pragmatism, p. 14. eos. Ibid, p. 15-37.

eos. Un Rubin, The Eye of the Beholder, p. 235-236.

<sup>400.</sup> Ibid, p.238.

<sup>208.</sup> Ibid, p. 260.

193

হেরান্ড মোজকি (জন্ম : ১৯৪৮খ্রি.) বলেন, শাখত যে সকল ভুলাহরণ উপস্থাপন করেছেন তা প্রমাণ করে যে, তিনি ধারণাই করতে গারেন রুলাবন । নি যে, ২য় শতাব্দীর প্রথমভাবে কিংবা তারও পূর্বে কোন হাদীছ দুই বা নি থে। প্রত্যেধিক বর্ধনাকারী বর্ণনা করতে পারে। কেননা শাখত মনে করেন যে, একটি হানীছের অধিকাংশ ইসনাদ অতিরিক্ত কোন কর্তৃপক্ষ বিংবা সমূহ ব্র্নাকারীগণ কর্তৃক প্রণীত অথবা আগাগোড়াই আল। তার এই মতামতসমূহ বল্প কিছু উপাত্তের ভিত্তিতে প্রতিষ্ঠিত অবাধ সারালীকরণ। সনচেয়ে বভ কথা এতলি তাঁর দাবী মাত্র, কোন প্রমাণিত বিষয় নয়। "<sup>এঞ</sup>

জোনাথন ব্রাউন (১৯৭৭খ্রি.) বলেন, 'হাজারো হাদীছের মধ্যে শাসত মাত্র ৪৭টি উদাহরণের ওপর ডিভি করে ইসনাদের পণ্টাদ-অভিক্ষেপের ব্যাপারে তাঁর উপসংহার টেনেছেন, যা তার ধারণায় সমগ্র হাদীছ ভাগারের ঐতিহাসিক নির্ভরযোগ্যতাকে বিনষ্ট করেছে।<sup>শ©</sup>

সূতরাং শাখতের নিকট 'পশ্চাদ-অভিক্ষেপ' তন্তু ইসনানের জাল হওয়ার প্রমাণে সবচেয়ে শক্তিশালী অস্ত্র হ'লেও বাস্তবে এই তত্ত হাদীহু শাস্ত্র সম্পর্কে কেবল তাঁর নিরেট অজ্ঞতারই প্রমাণ বহন করে। তাঁর এই অতি দুর্বল অনুসিদ্ধান্ত গবেষণার প্রাথমিক শতই পুরুণ করতে বার্থ হয়েছে। যে সমস্যার কথা তিনি উল্লেখ করেছেন তা মুহানিছগণ হাজার বছর পুর্বেই চিহ্নিত করেছেন এবং তার সমাধানও বের করেছেন। সূতরাং এই মীমাংসিত বিষয়ে তাঁর গবেষণা যে কোন মুহান্দিছ বিদ্বানের নিকট স্রেফ অবান্তর প্রতীয়মান হবে।

খ. শাখত তার 'সংযোগসূত্র' তত্ত্বের মাধ্যমে প্রমাণ করতে চেয়েছেন যে, কোন হাদীছের ইসনাদসমূহের যে অংশে কয়েকজন রাবী একজন নির্দিষ্ট রাবী খেকে হাদীছ বর্ণনা করেছেন, সেই নির্দিষ্ট রাবী হলেন হাদীছটি জালকারী। যেমন একটি সনদ- আমর ইবনু দীনার (১২৬হি.) থেকে কোন হাদীছ বর্ণনা করেছেন ইয়াযীদ আল-খাওমী (১৫১হি.)/সুফিয়ান ইবরাহীম ইবন উয়াইনাহ(১৯৮হি.)/আবুর রবী' আস-সাম্মান (মৃত্যুসাল অজ্ঞাত)<আমর ইবনু দীনার (১২৬হি.)<আৰু সালামাহ ইবনু আন্দুর রহমান ইবনু আওফ (a8/a08हि.)<আবৃ হুরায়রা (রা.)<রাসূল (ছা.)। এই সনদে আমর ইবনু দীনার থেকে তিন জন বর্ণনাকারী হাদীছটি বর্ণনা করেছেন। সূতরাং শাখতের মতে এই আমর ইবনু দীনার হ'লেন এই হাদীছের সংযোগস্থলের রাবী, যিনি



eag. Herald Motzki, Dating Muslim Traditions, p. 221.

eoe. Jonathan Brown, Critical Rigor vs. Juridical Pragmatism, p. 8.

কিনা সনদের প্রিংশে আনু সালামাহ<আনু হ্রায়রা<রাস্ত্র (ছা.) অংশটি ছুড়ে দিয়ে হাদীছটি রচনা করেছেন এবং ভার পেকে পরবর্তী তিন জন বর্ণনাকারী হাদীছটি কিনা করেছেন। শাখতের মতে, আমর ইবনু দীনারই হলেন এই হাদীছটির জানানাতা এবং ভার রচনাকালই হ'ল হাদীছটির প্রকৃত জন্মকাল। হাদীছটির জানানাতা এবং ভার রচনাকালই হ'ল হাদীছটির প্রকৃত জন্মকাল। ভার ভাষায়, The existence of common transmitters enables us to assign a firm date to many traditions and to the us to assign a firm date to many traditions and to the doctrines represented by them 'এই সংযোগস্থানের বর্ণনাকারীগণ doctrines represented by them 'এই সংযোগস্থানের বর্ণনাকারীগণ বিভাগের অনেক হাদীছ বা মতবাদের সঠিক উৎপত্তিকাল নির্দয় করেছে সাহায্য করে। 'এক আরু যে সকল হাদীছে 'সংযোগস্তা' নেই সে সকল হাদীছ সংকলক আব্দুর রায্যাক ইবনু হান্যাম (২১১ছি), আহমান ইবনু হান্যা (২৪১ছি) প্রমুখ কর্তৃক জালকৃত। তার উত্তরসূরী ভূইনকল এবং মাইকেল কৃত্ব এই ভত্তকে আরও শক্তিশালী করার চেটা করেছেন।

এর জবাবে আমরা তিনটি বিষয় উল্লেখ করতে চাই। প্রথমত, মৃহান্দিছ বিদানগণ 'সংযোগসূত্র' বা ১৮—১/। ১৮ সম্পর্কে সবিশেষ অবগত ছিলেন এবং তারা এ সংক্রোন্ত ক্রাটি নিরসনে সূজ্ম নীতিমালা জরসদন করেছেন। বিশা যোমন আয়-খাহাবী (৭৮৪ছি.) বলেন,

فانظر اول شئ إلى أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم الكبار والصغار، ما فيهم أحد إلا وقد انفرد بسنة، فيقال له: هذا الحسديث لا يتابع عليه، وكذلك التابعون، كل واحد عنده ما ليس عند الآخر مسن العلم، وما اتعرض لهذا، فإن هذا مقرر على ما ينبغي في علم الحسديث، وإن تفرد النقة المتقن يعد صحيحا غريبا، وإن تفرد الصدوق ومن دون بعد منكراً، وإن إكثار الراوي من الأحاديث التي لا يوافق عليها لفظا أو إسنادا يصيره متروك الحديث

৫০৭. Joseph Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence, p. 175. মঞ্জার ব্যাপার হ'ল, শাখত তাঁর হছে উদাহরণ ছিদাবে এমন কোন হানীছের সমন উল্লেখ করেননি কেবানে সংযোগসূত্র হ'লেন ছাহাবী বা তাবেল কেননা এতে হানীছের জন্মবাল প্রথম শতাব্দীতে শ্বীকার করার ঝুকি নিতে হবা, গা তাঁর তারের বেলাক ।- গবেষক।

৫০৮, मूहजुरम व्याम-व्या'गामी, मिताभाष्ट्रम किम रामीत व्याम-मस्त्री, २३। चंद, পृ. ८১৯-८२३ ।

195

(ইলনাদ সমালোচনায়) প্রথমে লক্ষ্য কর রাস্ল (ছা.)-এর জ্যেষ্ঠ এবং কনিষ্ঠ (সকল) ছাহাবীদের প্রতি। তাদের মধ্যে এমন একজন নেই মিনি একঞ্চাবে কোন হাদীছ বর্ণনা করেন নি। তথন বলা হবে যে, হাদীভটির কোন মুক্তাবা'জাত (সহযোগী বর্ণনা) নেই। অনুরূপই বিষয় তানেটাদের ক্তেরেও। তাদের প্রত্যেকের নিকটই এমন হাদীছ ছিল, যা অন্যদের কাছে ছিল না। অমি এ বিষয়ে এখানে আলোচনা করতে চাই না, কেননা এটি হাদীছ শাস্তের একটি স্বীকৃত বিষয়। আর যদি (পরবর্তী যুগে) কোন একক বর্ণনাকারী ছিকাই শেক্তিশালী) এবং নির্ভরযোগ্য হন, তবে তার বর্ণনা ছটাই গারীন (অর্থাৎ বিত্রস্ক তবে অপ্রসিদ্ধ বর্ণনা) হিসাবে গণ্য হবে। আর যদি এই একক বর্ণনাকারী ছানুক (সাধারণ সভাবাদী) বা এরও নিম পর্যায়ের হন, তবে তার বর্ণনা গ্রহণযোগ্য হবে না। আর কোন বর্ণনাকারী যখন অধিক হারে এমন হাদীত বর্ণনা করবেন, যার শব্দে ও সনদে কোন সামঞ্জ্যাতা পাওয়া যায় না, তবে তিনি একজন পরিত্যক্ত বর্ণনাকারীতে পরিণত হবেন। <sup>200</sup>

অর্থাৎ মুহান্দিছগণ সংযোগসূত্রের একক রাবীর প্রতি অতি সতর্ক দৃষ্টি রেখেছেন। এসকল রাবী শক্তিশালী বর্ণনাকারী না হ'লে তাঁর তার বর্ণনা গ্রহণ করতেন মা। এমনকি রাবী শক্তিশালী হ'লেও তার কর্ণনা একেতে 'গারীব' বা অপ্রসিদ্ধ ঘোষণা করে তাতে ভূল থাকার সম্ভবনার প্রতি ইন্দিত করেছেন। আর ধে সব বর্ণনার মধ্যে প্রকৃতই ভুল থাকার প্রমাণ পাওয়া যাবে তার কথা তো বলাই বাহুল্য। হাকিম আন-নায়সাপুরী (৪০৫হি.)ও এ বিষয়ে বিস্তারিত আলোচনা করেছেন। <sup>৫১০</sup> তাঁহাড়া ইলালুল হাদীছের অন্যতম প্রধান বিষয়বস্তই হ'ল 'সংযোগসূত্র'-এর বর্ণনাকারীর ভুল-ক্রটি। ইমাম তিরমিয়ী, ইমাম দারাকুৎনী এ বিষয়ে পৃথক গ্রন্থ রচনা করেছেন এবং অন্যান্য মুহাদ্দিছগণও হাদীছ বর্ণনার সময়ই ইসনাদের কোন রাবীর نفسرد (একক বর্ণনা) সম্পর্কে আলোকপাত করেছেন। সূতরাং 'সংযোগসূত্র'-এর বর্ণনাকারী সম্পর্কে মুহাদিছগণ পুরোপুরিভাবে ওয়াকিবহাল ছিলেন এবং এ বিষয়ে তাদের সুনির্দিষ্ট নীতিমালা রয়েছে।

সূতরাং হাজার বছর পর শাখতের কৃত এই দাবীর মাঝে কোন অভিনৰত্ব নেই। শাখতের কউর সমর্থক মাইকেল কুক শেষ পর্যন্ত বলতে বাধা হয়েছেন যে, শাখতের এই তম্ব (সংযোগসূত্র তম্ব) হালীছ সমালোচনার নতুন





৫০৯, আম-মাহানী, মীহানুল ই'ডিদাল, ওয় খণ্ড, পৃ. ১৪০-১৪১।

৫১০, হাকিম আন-নায়সাপুরী, মা'রিফাড় উপুরিল হাদীয়, পৃ. ১৬-১০২।

5300

কোন পদ্ধতির জন্ম দেয় না। মূলত এটি তথ্যের বিনাশ সাধন করে, কোন ভথা সরবরাহ করে না।<sup>655</sup>

দ্বিতীয়ত, শাখতের নির্বিচার দাবী 'সংবোধসূত্র'-এর বর্ণনাকারী নারই হাদীছটি আল করেছেন। কিন্তু এর দলীল কোখার? মুহাদ্দিত্বপথ বর্ণনাকারীর বিশ্বস্তব্য, অনা বর্ণনাকারীদের সাথে তার বর্ণনার তুলনা এবং পারিপার্থিকতা বিশ্বেস্থাপের পর নিশ্বিত হন যে, বর্ণনাকারী সত্যিই হালীছটি পূর্ববৃত্তী বর্ণনাকারীর নিকট থেকে তনেছেন কি না। সূত্র্যাং তারা এই বর্ণনাকারীর নিকট থেকে তনেছেন কি না। সূত্র্যাং তারা এই বর্ণনাকারীর বিষয়ে তথা ও প্রমাণ ভিত্তিক সিদ্ধান্ত গ্রহণ করে থাকেন। কিন্তু শাখত ও তার বিষয়ে তথা ও প্রমাণ ভিত্তিক সিদ্ধান্ত গ্রহণ করে থাকেন। কিন্তু শাখত ও তার সমর্থকদের নিকট এমন কী দলীল রয়েছে, যে ঢালাওভাবে সকল বর্ণনাকারীকে মুখ্যা বর্ণনাকারী হিসাবে সাব্যন্ত করা যাবেং এর পিছনে কয়নাবিলাস ব্যতীত বান্তব কোন দলীল রয়েছেং এই কাল্পনিক সন্দেহবাদী ধারণার অসারতা প্রকাশ করেছে গ্রহণ আল-আ'যামী (২০১৭বি.) যথার্থই বলেহেন যে, শাখতের দৃষ্টিভঙ্গি আমাদের এই সিদ্ধান্তে উপনীত করে যে, বর্তমান যুগে কোন সাংবাদিক খখন বিভিন্ন সূত্র থেকে তথা জমা করে তার অনুবন্ধানসমূহ প্রিকায় প্রকাশ করেন, তথন আরশ্যিকভাবে ধরে নিতে হবে যে, সে এ সকল তথ্য জাল করেছে। কেননা প্রিকটির হাজারো পাঠককে কেবল তাকেই সংবাদটির একমাত্র সোর্স বা সূত্র হিসাবে গ্রহণ করতে হয়। তাব

সুতরাং শাখতের এই তত্ত্ব একেবারেই ভিত্তিহীন এবং অজ্ঞতাপ্রসূত।

ভূতীয়ত, শাবতের ইসনাদ জাল হওয়া এবং সংযোগসূত্র তত্ত্ যে ক্রেফ কল্পনানির্ভর- এ প্রসঙ্গে আমরা এখানে হেরান্ড মোজকি (জনা : ১৯৪৮খি.)-এর পর্যবেক্ষণটি তুলে ধরতে চাই। তিনি বলেন, 'কিছু সম্ভবনার কথা তুলে ধরা ছাড়া সাতা সতিই ইসনাদ জাল করা হয়েছে এমন উলাহরণ শাখত ও কুক খুব সামানাই দিতে পেরেছেন। তথু সম্ভাবনার ভিত্তিতে এবং ইসনাদ জাল করার বিরল কিছু উলাহরণের কারণে পুরো ইসনাদ বাবস্থাকে পরিত্যাগ করার কোন যুক্তি নেই। মধ্যযুগে ইউরোপীয় ঐতিহাসিকগণ জোন সরকারী দলীলপত্রকে ঐতিহাসিক সূত্র হিসাবে পরিত্যাগ করেননি এমন যুক্তিতে যে, তাতে কথনও এমন জাল করার ঘটনা ঘটে থাকে, যা চিহ্নিত করা কঠিন। "

অতিহাসিক





<sup>933.</sup> Michel cook, Early Muslim Dogma: A source-Critical Study, p. 116.

Mustafa al-Azami, On Schacht's Origins Of Muhammadan Jurisprudence, p. 200.

a>o. Herald Motzki, 'Dating Muslim Traditions', p. 235.

35/1

किनि वटनम, 'अर्ट्याणमृत'-तत वावीधवटक आधावणसाटन सर्वलवस বৃহত্তর আকারে হাদীছ সংখাহক ও পেশাদার বিয়ামতান্ত্রিক বিক্ষক এবং নিনিয়ভাবে হিজরী প্রথম শতাঝীর মুহাদিত হিসাবে দেখা উচিত, যাদের মাধামে হাদীছের ত্যান চর্চার প্রাডিষ্ঠানিক ভিভি স্থাপিত হয়। তাদের মাধ্যমেই মূলত সনদের প্রসার ঘটেছিল। পূর্বস্রীদের কাছ থেকে ভারা হয়ত সনদস্ত বা সনদবিহীন হাদীত সংগ্রহ করেছিলেন। অতঃপর প্রাপ্ত সনদের মধ্যে সর্বাধিক নির্ভরযোগ্য সনদটি তারা উল্লেখ করেছেন। এ কারণে 'সংযোগসূর'-এর ভ্রম্বতন রাবী সাধারণত একজন হয়ে থাকেন এবং একই কারণে অধিকাংশ ক্রাথমিক 'সংযোগসূত্র' ছাহাবীদের উপর না হয়ে আবেদদের উপর সৃষ্টি इरवरह I<sup>658</sup>

তিনি আরও বলেন, ইসনাদ পদ্ধতির উদ্দেশ্য ছিল বর্ণনা পদ্ধতির নির্ভরযোগ্যতা নিশ্চিত করা। এর নৈতিক ভিত্তি ছিল যে, যার নিকট থেকে তথ্য পেয়েছি তার নাম আমাকে উল্লেখ করতে হবে। জেনেগুনে এর ব্যতিক্রম করলে বর্ণনাটি মিথ্যা ও অসততা হিসাবে গণ্য হবে। নিশ্চিতভাবেই এই প্রক্রিয়াটি সংশ্রিষ্ট ব্যক্তিদের নিকট পরিচিত ছিল এবং তৎকালীন জানী সমাজ সামগ্রিকভাবে এই প্রক্রিয়ার ব্যত্যয় ঘটছে কি দা তার প্রতি লক্ষা রাখতেন। এতে এটি প্রমাণিত হয় না যে, ইসনাদ জাল হওয়ার ঘটনা ঘটে নি, কিন্তু জানী সমাজের উপস্থিতিতে এত বৃহদাকারে জাল করার ঘটনা সংঘটিত হয়েছে তা ভাবা অসম্ভব। যদি এই বিজ্ঞতাপূর্ণ ইসনাদ প্রক্রিয়া কেবলমাত্র বা প্রধানত নির্ভরশীলতা সৃষ্টির ছলনা করার জনা ব্যবহৃত হয়ে থাকে, তবে হানীছকে আইনসিদ্ধ করার জন্য ইসনাদ প্রক্রিয়া অর্থহীন বিষয়ে পরিণত হয়। ইমাম শাফেস্ট কর্তৃক নির্ভরযোগ্য সনদে বর্ণিত হাদীছের ওপর জোর প্রদান করার বিষয়টিও অযৌক্তিক এবং প্রতারণাপূর্ণ হয়ে পড়ে, যদি তিনি জেনে থাকেন যে তার সময়কালে প্রচলিত অধিকাংশ হাদীছের সন্দ জাল। <sup>৫১৫</sup>

তিনি যথাপই প্রশ্ন রাখেন, Was the whole system of Muslim Hadit criticism only a manoeuvre of deception? Who had to be deceived? Other Muslim scholars? They must have been

4>4. Herald Motzki, Dating Muslim Traditions, p. 235.





<sup>938.</sup> Herald Motzki, Whither Hadith Studies, p. 50-54; Idem, Dating Muslim Traditions, p. 227-228; Idem, Al-Radd Ala I-Radd: Concerning the Method of Hadith Analysis, published in Analysing Muslim Tradition, p. 210-211.

aware of the pointlessness and vanity of all the efforts to maintain high standards of transmission, if forgery of isnads was part and parcel of the daily scholarly practice. 'यून्नवानात्त्व সমগ্য হাদীছ সমালোচনা পদ্ধতি কি তবে কেবলমাত্র প্রতারণার কৌশলই হিল? এতে কারা প্রতারিত হয়েছিল? অন্য মুসলিম বিদ্যানরা? যদি ইসনাদ জাল করাই আন্দের বিদ্যাচর্চার প্রাত্যহিক অংশ হ'ত, তবে ভারা নিশ্চয়ই হালীছ বর্ণনার উচ্চ মানদত ধরে রাখার জন্য তাঁদের যাবতীয় প্রচেষ্টার অর্থহীনতা ও অসারতা সম্পর্কে সচেতন হ'তেন। (অর্থাৎ এটি স্রেফ প্রতারণা হ'লে হাদীছের বিশুদ্ধতা সংরক্ষণের জন্য তাদের এত পরিশ্রমের কোন অর্থই হয় না)। <sup>১৯৯৯</sup>

গ. শাখত হাদীছের মুতাবা'আত ও শাওয়াহিদ বা সমাতরাল স্তঞ্জিকে বানোয়াট হাদীছের বিহুদ্ধতা প্রমাণের জন্য একটি বার্থ প্রয়াস মনে করেন এবং এগুলি আগাগোড়া জাল হিসাবে অনুমান করেন। যে বিষয়টি মুহাদিছদের নিকট ইসনাদ ব্যবস্থার অন্যতম শক্তিশালী দিক বিবেচিত হয়, সেটিকে উভৌ লাল প্রমাণ করার জন্য শাখত, জুইনবল ও কুকের প্রাণান্ত প্রচেষ্টা বিস্ময়কর। এর প্রতিউত্তর না দিয়ে কেবল এর ফলাফল কী হ'তে পারে তা নিউইয়র্কের কর্ণেল বিশ্ববিদ্যালয়ের প্রফেসর ভ. ভেভিড পাওয়ার্সের একটি পর্যবেক্ষণ থেকে উল্লেখ করা হ'ল। তিনি সা'দ ইবনু আবী ওয়াকাস (রা.) হ'তে বর্ণিভ একটি হাদীছ সম্পর্কে গবেষণা করেছেন। হাদীছের ভাষা হ'ল, একবার সা'ন ইবন আবী ওয়াকাস (রা.) অসুস্থ হয়ে পড়লে রাসূল (ছা.) তাঁকে দেখতে গেলেন। এমতবস্থায় তিনি রাসূল (ছা.)-কে বললেন, আমি (সম্পদ) অছিয়ত করতে চাই, আমার একটি মাত্র কন্যা সন্তান রয়েছে। তিনি অর্ধেক সম্পদ অছিয়ত করতে চাইলেন। রাসূল (ছা.) বললেন, অর্থেক অনেক। তথন তিনি বলেন, তবে এক-তৃতীয়াংশঃ রাসূল (হা.) বললেন, ঠিক আছে এক-তৃতীয়াংশ করতে পার, তবে এক-তৃতীয়াংশও অনেক বেশী।<sup>৫১৭</sup> এই হাদীছটি জাল হিসাবে প্রমাণ করতে চেয়েছেন প্যাট্রিসিয়া ক্রোন এবং মাইকেল কুক। কিন্তু তানের বিপরীতে ড. ডেভিড পাওয়ার্স তাঁর গবেষণায় হাদীছটির অন্যান্য সূত্রগুলো একত্রিত করে তাঁর গুরুস্থপূর্ণ ৩টি পর্যবেক্ষণ তুলে ধরেছেন-

এক- এটি অস্বাভাবিক যে, আমরা আমাদের অনুসন্ধানে প্রাথমিকভাবে কেবলমাত্র নবী মুহাম্মাদের বিবরণ ছাড়া এমন কোন তাবেঈ পাইনি, যিনি সম্পদের এক-তৃতীয়াংশ অছিয়ত সম্পর্কে ব্যক্তিগত মত প্রকাশ করেছেন।



<sup>936.</sup> Ibid. p. 235.

৫১৭, হহীছল বুখানী, ২৭৪৩-২৭৪৪, ছহীহ মুদলিম, হা/১৬২৮।

দুই- সা'দ ইবনু আবী ওয়াক্লাস শেষ পর্যন্ত মৃত্যুবরণ করেছেন ৫৫ হিজরীতে। সূতরাং এটা কৌতুহলের বিষয় যে, ১ম ছিজরী শতাঝীর প্রান্তভাগে কোন তাবেঈ তার বাজিগত যততি রাস্ল (ছা.)-এর নামে বানোয়াটভাবে প্রচলন ঘটানোর জন্য এমন একজন ব্যক্তিকে বেছে নিলেন যিনি ১০ হিজারীতে মৃত্যুর দারপ্রান্তে পৌঁছে গিয়েছিলেন।

তিন- সর্বোপরি এটা হয় অদ্ভুত কিংখা একটি চমকপ্রদ কাকতালীয় ঘটনা যে, ৬ জন তাবেঈ যারা উমাইয়া সাম্রাজ্যের বিভিন্ন শহরে অবস্থান করেন এবং ধারণা করা যায় প্রত্যেকেই স্বতন্তভাবে হাদীছটি জাল করার কাজে লিপ্ত হয়েছিলেন, তারা অছিয়ত এক-তৃতীয়াংশে সীমানন্ধ করা এক জাল সনদের মাধ্যমে তা রাসূল (ছা.)-এর বন্ডব্য হিসাবে প্রতিষ্ঠা করার জনা সকলেই একই গল্প ফেঁদেছিলেন। আর সকলের জাল সনদ ঐ একজন ছাহানীতে এসেই মিলিত হয়েছিল। যদি এই ঘটনাটি কোন জোষ্ঠ তাবেঈ প্রথম আবিদ্ধার করে থাকেন, তবে এটাই প্রত্যাশিত ছিল যে, কনিষ্ঠ তাবেঈগণ ভিনু কোন ছাহাবীকে বেছে নেবেন, যাতে তাদের মতবাদটি আরও জোরালো হয়। <sup>৫১৮</sup>

ডেভিড পাওয়ার্সের উপরোক্ত পর্যবেক্ষণ থেকে প্রতীয়মান হয় যে. শাখতীয় তত্ত্বের বান্তবতা কতটা অস্বাভাবিক এবং সারবস্তাহীন।

ম, 'পারিবারিক ইসনাদ' তথা সন্তান<বাবা<দাদা, ভাগিনা<খালা, দাস<মনীব প্রভৃতি ইসনাদকে শাখত সাধারণভাবে অপ্রামাণ্য বলে দাবী করেছেন। তিনি মনে করেন, এই পদ্ধতি ইসনাদকে নিরাপদ দেখানোর একটি প্রয়াসমাত্র। <sup>৫১১</sup> মৃহাদিছরাও কিছু কিছু পারিবারিক সনদকে দুর্বল বলেছেন। যেমন মা'মার ইবনু মুহাম্মাদের বর্ণনা তাঁর পিতা থেকে, ঈসা ইবনু আনিলাহ তাঁর পিতা থেকে, কাছীর ইবনু আন্দিল্লাহ ভাঁর পিতা থেকে, মৃসা ইবনু মাতির ভাঁর পিতা থেকে, ইয়াহইয়া ইবনু আন্দিল্লাহ তাঁর পিতা থেকে প্রভৃতি ইসনাদের বিভদ্ধতার ব্যাপারে মুহাদ্দিছগণ আপত্তি করেছেন।<sup>৫২০</sup> কিন্তু এর ভিত্তিতে শাস্ত্রীয় দৃষ্টিকোণ থেকে ঢালাওভাবে সকল পারিবারিক ইসনাদকে অপ্রামাণ্য ঘোষণা করার কোন সুযোগ আছে কী? বরং পারিবারিক সনদের উপস্থিতি থাকাই তো অতি স্বাভাবিক। কেননা স্বাভাবিকভাবেই দেখা যায় যে, কোন পরিবারের কর্তার কর্মকাণ্ডকে তাঁর সন্তানরা অনুসরণ করেন কিংবা তাঁর উত্তরাধিকার বহন

exo. Mustafa al-Azumi, On Schacht's Origins Of Muhammadan Jurisprudence, p. 197.





est. David S. Powers, On Bequests in Early Islam, p. 195. 438. Joseph Schacht, The Origins of Muhammadan Jurisprudence, p. 170.

করেন। সুতরাং উত্তরাধিকার খদি জানীয় সম্পদ হয়, তবে তাহে অন্বাভাবিকতার কিছু নেই। নাবিয়া এয়বোট (১৯৮১খ্রি.) এই পারিষারিক ইসনাদকে প্রথম শতাক্ষীতে হানীছ সংরক্ষণের অন্যতম ওরত্বপূর্ণ কর্তুপুত্র হিসাবে আখ্যায়িত করেছেন। যেমন আনাস ইবনু মালিক এবং আবুরাহ ইবনু আমর ইবনুল আছ (রা.)-এর পারিবারিক ইসনাদ, যারা প্রজনা থেকে প্রজনান্ত র হাদীছ্ সংরক্ষণ করেছিলেন।<sup>৫২১</sup>

শাখতের পারিবারিক ইসনাদ অস্বীকারের ধরনকে নিন্দা করে মৃত্তুকা আল-আ'যামী (২০১৭খি.) বলেন, তাঁর এই তত্ত্ খণ্ডনের জন্য নেশীদ্র ছেন্তে হবে না। যদি পিতা সম্পর্কে পুত্রের কর্মনা বা তার বিপরীত, কিংবা স্থানী সম্পর্কে গ্রীর বর্ণনা বা তার বিপরীত, কিংবা একজন সহকর্মী থেকে অপর সহকর্মীর বর্ণনা যদি সর্বদা অগ্রহণযোগ্য হয়, তবে এতদ্ভিন্ন আর কোন উপায়ে কারো জীবনী দেখা সম্ভবং এতদসত্তেও পূর্ববর্তী মুহান্দিছগণ পারিবারিত ইসনাদকে পূর্ণভাবে পরীক্ষা-নিরীক্ষা করেছেন এবং সন্দেহজনক ইসনাদসমূহকে পরিত্যাগ করেছেন। সূতরাং এ বিষয়ে শাখত প্রদন্ত উদাহরণগুলো পর্যালোচনারও বিশেষ প্রয়োজন নেই।<sup>৫২২</sup>

 সর্বশেষে ইসনাদ পদ্ধতির ইতিহাস সম্পর্কে বলা যায়, এর তর হয়েছিল রাসূল (ছা.)-এর জীবদশাতেই। ছাহাবীরা পরস্পরকে সূত্র হিসাবে উল্লেখ করে নিজেদের মধ্যে হাদীছ বর্ণনা করতেন। পূর্ব থেকে আরবদের মধ্যে এই চর্চা ছিল বলে এই প্রক্রিয়া স্বাভাবিকভাবেই রাসূল (ছা.)-এর যুগে অব্যাহত ছিল। তবে ফিতনা তথা ছিফফীন যুদ্ধকে কেন্দ্র করে শী'আরা জাল হানীছ রচনা তর করণে ইসনাদ ব্যবস্থা বিশেষ গুরুত্ব পায়। অবশেষে হিজরী প্রথম শতকের শেষভাগে মুসলিম বিশ্বের শহরে শহরে শিক্ষাগার ছড়িয়ে পড়লে এবং জ্ঞানার্জনের উদ্দেশ্যে তাবেঈদের মধ্যে রিহলা তথা বিভিন্ন শহরে ভ্রমণের সংস্কৃতি ওরু হ'লে ইসনাদ ব্যবস্থা আরও সুসংগঠিত ও নিয়মতান্ত্রিক রূপ পরিগ্রহণ করে। এটিই হ'ল ইসনাদ পদ্ধতি ওরুর সংক্ষিপ্ত ইতিহাস। জার্মান প্রাচ্যবিদ Josef Horovitz (১৯৩১ন্তি.) তার Alter und Ursprung des Isnad প্রবন্ধে বিষয়টি স্থীকারও করেছেন। <sup>৫২০</sup> অভএব শাখতসহ তাঁর

eao. Ibid, p. 154-155, 167-167.





eas. Nabia Abbott, Studies In Arabic Literary Papyri, Vol. II, p. 32-33.

ess. Mustafa al-Azami, On Schacht's Origins Of Muhammadan Jurisprudence, p. 197.

হানীছ অশ্বীকারকারীদের সংশয় নিরসন

205

সমচিত্তকদের ধারণা মোতাবেক ইসনাদের জনাকাল হিজরী ২য় শতাব্দীতে ন্যা বরং প্রথম শতাব্দীতেই।

আর ইসনাদ পদ্ধতির বাস্তবভা ও উপযোগিতা সম্পর্কে এওটুকুই হলা যায় যে, সহজতাবে বুঝতে গোলে ইসনাদ পদ্ধতি হ'ল বর্তমানে যেমন লিএইচ.ভি গ্রেষণা করা হয় কোন একজন শিক্ষকের অধীনে এবং দীর্গদিন ধরে সেই শিক্ষকের তত্তাবধানে কাজ করার পর একজন ছান ডিগ্রি পাত করেন, ঠিক তেমনই প্রক্রিয়া হ'ল ইসনাদ; যা একজন ছার ভার শিক্ষরের নিকট যোগ্যতার পরীক্ষা দেয়ার পর লাভ করেন এবং পরবর্তীদের নিকট সেই ন্ত্রান পৌছে দেন। এই ইসনাদ বাবস্থা মুসলিম উত্থাহর জনন্য গৌরবের স্থারক। মুহাদিছরা সব সময়ই ইসনাদকে যেমন সর্বোচ্চ ভরত্ত নিয়েছেন, তেমনি ইসনাদের বিচ্ছিন্তা এবং এর মধ্যকার বিভিন্ন প্রত্যক্ষ কিংবা অপ্রত্যক 🚁 🖟 পরীক্ষা-নিরীক্ষা করেছেন। তাঁরা কোন রাধী অন্য রাধীদের নামে নিগ্না বস্তব্য চালিয়ে দিতে পারেন এমন সম্ভাবনাও নাক্ত করেন নি। আর একারণেই তারা সনদের ঐটিসমূহ দূর করার জন্য শত-সহস্র কি.মি. দূরত্বের পথ অভিক্রম করতেন এবং রাবীদের মধ্যকার পারশপরিক সম্পর্ক নিশিত হ'তেন। ইলমুর রিজাল শাজে ভাঁরা সনদের প্রতিটি বর্ণনাকারীর ব্যক্তি পরিচয় এবং তাঁর জীবনাচার সংরক্ষণ করেছেন। তারা প্রতিটি রাবীর শিক্ষক ও ছাত্রের তালিকা সংরক্ষণ করেছেন এবং এই শিক্ষক ও ছাত্রদের মধ্যে কারা ভাত্র অধিক থেকে অধিকতর নিকটবর্তী ছিল, তাদের মধ্যে স্তরভেদ করেছেন। এত সব আয়োজনের একটিই লক্ষ্য ছিল যেন কোন ব্যক্তি মিখ্যা হালীছ রচনা করলে সহজেই তা চিহ্নিত করা যায়। আর এভাবে ভারা ইসনাদের মাধ্যমে তথা ও প্রমাণভিত্তিক পরিপূর্ণ হাদীছ সংরক্ষণ ব্যবস্থা দাঁড় করিছেছেন। বিশ্ব ইতিহাসে এটিই ছিল সর্বপ্রথম কোন মুগের লক্ষাধিক মানুষের জীবনী নংরক্ষণের প্রচেষ্টা, যা মুসলিম উম্মাহ্র <del>আ</del>ন ও তথাভিত্তিক সভ্যতার এক আলোকজ্ব দৃষ্টান্ত। সূতরাং এই শাস্ত্রকে অস্থীকার করা একং অঘাধ্য করা কেবল নিরেট অজ্ঞতা কিংবা জ্ঞানপাপেরই পরিচয়।

আবৃ হাতিম জার-রাখী (২৭৭হি.) বলেন, لم يكن في أمة من الأمم ، أمناء يُخفظون آثار الرسول إلا في هذه الأمسة 'আরাহ منذ خلق الله آدم أمناء يُخفظون آثار الرسول إلا في هذه الأمسة আদম সৃষ্টির পর থেকে পৃথিবীতে এখন কোন জাতি অভিক্রোন্ত হয়নি, খাদের আদম সৃষ্টির পর থেকে পৃথিবীতে এখন কোন জাতি অভিক্রান্ত হয়নি, খাদের অধাকার বিশ্বস্ত ব্যক্তিরা তাদের রাস্লের রেখে যাওয়া উত্তরাধিকার সংরক্ষণ করেছেন, এক্ষাত্র এই মুসলিম উদ্মাহ ব্যক্তীত। "<sup>৫২৪</sup>

৫২৪. শামসুদীন আস-সাথাতী, ফাতহণ মুগীছ, ২য় খণ্ড, পৃ. ৩৩০।

ইবনুল মুয়াফ্কর আল-হাতিমী (৩৮৮ছি.) বলেন, নিক্যাই আল্লাঃ এই আতিকে সম্মানিত ও মর্যাদানান করেছেন ইসনাদের মাধ্যমে। প্রাচীন গু আধুনিক এমন কোন জাডি নেই, যাদের নিকট ইসনাদ রয়েছে। তাদের কাছে কিছু পাতৃশিপি নায়েছে মাত্র। ভারা ভাদের কিভাবের সাথে বহিরাগত সংবাদসমূহ মিশ্রিত করে ফেলেছে। তাদের নবীদের কাছে তাওরাত ও ইঞ্জিলোর যা কিছু নামিল হয়েছে এবং যা ভারা অসমর্থিত ও অবিশ্বত সূত্র থেৱে সংগ্রহ করে তাদের কিভাবের সাথে জুড়ে দিয়েছে তা পার্থক্য করার কোন ক্ষ্মতা তাদের নেই। আর এই মুসলিম উন্মাহ প্রত্যেক যুগে বিশ্বতন্ সভাবাদিতা ও আমানভদায়িতার জন্য সুপরিচিত ব্যক্তির নিকট থেকে হানীছ গ্রহণ করেছে। প্রথম থেকে শেষ পর্মন্ত তারা এই ধারাবাহিকতা বজাত রোখে। অতঃপর তার উপর কঠোর অনুসন্ধান চালিয়েছে যাতে তারা অধিক থেকে অধিকতর বিশুদ্ধ বর্ণনা সম্পর্কে অবগত হ'তে পারে। অতঃপর তার হানীছ লিপিবদ্ধ করেছেন বিশ বা ততোধিক সূত্র থেকে, যতক্ষণ না তা থেৱে ভুল-শ্রান্তিগুলো দূর করা গেছে এবং তার প্রতিটি শব্দ সংরক্ষণ করা হয়েছে। এটা আল্লাহুর পক্ষ থেকে এই উন্মতের জন্য সবচেয়ে বড় নে'আমত।<sup>৩২৮</sup>

ইবনু হাযম (৪৫৬হি.) বলেন, একজন বিশ্বন্ত রাবী থেকে অপর একজন বিশ্বস্ত রাবী পর্যন্ত কশািপরস্পরার মাধামে অবিচ্ছিন্ন সূত্রে রাসুল (ছা.) পর্যন্ত পৌছানোর এই প্রক্রিয়ার মাধ্যমে আল্লাহ মুসলিম জাতিকে অন্যান্য সকল জাতির উপর অনন্য বৈশিষ্ট্য দান করেছেন। আর অবিচ্ছিন্ন সূত্র ইহনীনের নিকটও অনেক রয়েছে। কিষ্তু তারা মূসা (আ.)-এর ততটুকু নিকটবর্তী হ'তে পারে না, যতটা আমরা মুহাম্মাদ (ছা.)-এর নিকটবর্তী হ'তে পারি। বরং তাদের অবস্থা হ'ল তারা এবং মূসা (আ.)-এর মাঝে রয়েছে ৩০টি যুগ বা প্রজন্মের দূরত্। তারা কেবল শাম্উন বা অনুরূপ কারো নিকটবর্তী হ'তে পেরেছে ।



৫২৫. বাধীৰ আল-বাগদানী, শারফু আছহাবিল হানীছ, পু. ৪০: শামসুদ্দীন আস-সাখাতী, কাতহল মুগীছ, ২য় খন, পু. ৩৩০।

عَلَى النَّمَةُ عَنِ النَّمَةُ بِيلَغُ بِهِ النِّنِي صلى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَعَ الانصال؛ خص الله يسم . ١٩٥٥ السلمين دون سائر الملل، وأما مع الإرسال والإعضال فيوحد في كثير من البهود، لكن لا يقربون من موسى قربنا من محمد صلى الله عليه وسلم، مل يقفون بحبـــث ا يكون بينهم وبين موسى أكثر من للائين عصراً، وإنما يبلغون إلى مجمعون وتحوف প্র, জালাপুনীন আস-সুমৃত্যী, *তাদরীবৃর রাবী, ২য়* খণ্ড, পু. ৬০৪।

Compressed with the Compressor by DLM Infosoft

সূতরাং ইসনাদ পজতি সম্পর্কে শাখত বা কতিপয় প্রাচাবিদের নিচতোহ কটকল্পনা এবং বিদ্রান্তিকর অবৈজ্ঞানিক গ্রেমণার ফলে হাজার বছরের জ্ঞানচর্চার এই অম্লা সম্পদ বিন্দ্যান্ত ফতিরান্ত হয় না, বরং বিহুসমালে ইসনাদের অননা প্রতিরোধ শক্তি নতুনভাবে উদ্রাদিত হয়।

# সংশয়-৫: ইলমুর রিজাল শাস্ত্র মৃহ্যদিছদের নিজস্ব রচনা।

প্রাচাবিদগণ মুহান্দিছদের রচিত রাবীদের জীবনী শালের উপর আন্তা রাখেন না। তারা মনে করেন এজলো মুহান্দিছদের একপেশে রচনা, দার নির্ভরযোগ্যতা থতিয়ে দেখার সুযোগ নেই। তারা আরও মনে করেন থে, একজন রাবী সতাবাদী বা ন্যায়পরায়ণ হলেই কি তার কর্ণনা বিশ্বাসযোগ্য? এমন কি হ'তে পারে না, যে তিনি তার স্বার্থের উধের্ব উঠতে পারেন নি?

### গর্ঘালোচনা :

ইলমুর রিজাল বা রাবীদের জীবনী শান্ত হ'ল পৃথিবীর ইতিহাসে সর্বপ্রথম জীবনচরিতভিত্তিক বিশ্বকোষ, যা মুসলিম উন্মাহর জ্ঞান অনুশীলন ও তথ্য সংরক্ষণের এক অভ্তপূর্ব দুষ্টান্ত। শ্রেক্ষার (১৮৯৩ব্রি.) বলেন, মুসলমানদের রচনাসপ্তারের একটি গৌরবজ্জ্বা দিক হ'ল এর জীবনচরিত সমগ্র। পৃথিবীতে এমন কোন জাতি নেই আর না অতীতে কখনও ছিল যারা বারো শতাদ্দীকাল ধরে সকল বিদ্যান মানুষের জীবনী নথিভুক্ত করতে সক্ষম হয়েছে। যদি মুসলমানদের জীবনীমূলক রচনাসমূহ একক্রিত করা হয়, তবে সন্তবত আমরা প্রায় পাঁচ লক্ষ বিশিষ্ট ব্যক্তির জীবনচরিতের সন্ধান পাব। ফলে তাদের ইতিহাসের এমন একটি যুগ পাওয়া যাবে না এবং এমন কোন গুরুত্বপূর্ণ স্থান পাওয়া যাবে না, যেখানে তাদের কোন প্রতিমিধি নেই (অর্থাৎ সকল যুগের এবং সকল গুরুত্বপূর্ণ স্থানের মানুষের জীবনী সংরক্ষিত হয়েছে)। গ্রুত্ব

<sup>527.</sup> The Glory of the literature of the Mohammadans is its literary biography. There is no nation nor has there been any which like them has during the twelve centuries recorded the life of every man of letters. If the biographical records of the Musalmans are collected, we should probably have accounts of the lives of half a million of distinguished persons, and it would be found that there is not a decennium of their history, nor a place of importance which has not its representatives (Alov Sprenger, Introduction to "AI-Isabah" by Ibn-i-Hazar, A biographical dictionary of persons who knew Muhammad

শিবলী লো'মাণী (১৯১৪খি.) বলেন, 'কিয়ামত পর্যন্ত মুসলমাননের এই গৌরবের কোন প্রতিদ্বনী পাওয়া যাবে না। তারা তালের নবী (ছাঃ)-এর জীবনৈতিহাস ও ঘটনাবলীর একেকটি খুপ্রাতিছুদ্র অংশকে এমনভাবে সংরক্ত করেছেন যে, আজ পর্যন্ত অন্য কোন ব্যক্তির জীবনেতিহাস এরূপ বিভদ্ধ পদ্মায় পূর্ণাঙ্গভাবে লিপিবন্ধ করা সম্ভব হ্যানি। ভবিষ্যতেও হওয়ার সম্ভবনা নেই'। ১৬

সুতরাং এই বিরাট তথ্যসম্ভারকে মারা কেবল মুহান্দিছদের একপেশে রচনা হিসাবে পরিত্যক্ত গোষণা করতে চান, তারা সম্পূর্ণ অযৌজিক, হঠকারী ও বিধেয়পূর্ণ দৃষ্টিভঙ্গি পোষ্ণ করেন। তাছাড়া জানীরাই জানের মূল্যায়ন ক্রতে পারেন, অজ্ঞরা নয়। সুতরাং তাদের এই দৃষ্টিভঙ্গি প্রেক অজ্ঞতারই পরিচয় বহন করে। নিম্নে তাদের আপত্তি খণ্ডন করা হ'ল।

ক. মুহানিছগণ রাবীদের সম্পর্কে যে সকল তথ্য একত্রিত করেছেন, ভা ভাদের ব্যক্তিগত মূল্যায়ন নয়: বরং ভারা বিভিন্ন সূত্র থেকে প্রাপ্ত তথ্যসমূহ এসব জীবনীগ্রন্থে নথিভুক্ত করেছেন। এসকল নথি রচনার পিছনে তাঁদের ব্যক্তিগত কোন স্বার্থ ছিল না যে, রাধীদের প্রতি নিজস্থ স্বার্থপ্রগোদিত কোন ম্ভব্য করবেন। তাছাড়া জীবনীগ্রন্থের সংখ্যা একটি/দু'টি নয়, বরং দিতীয় হিজরী শতকের শেষভাগে এই রচনাকর্ম গুরু হয়েছিল এবং নবম শতাব্দী পর্যন্ত ধারাবাহিকভাবে অনেক জীবনীগ্রন্থ লেখা হয়েছে এবং একটি দীর্ঘ প্রক্রিয়ার মধ্যে দিয়ে তথ্যসমূহ যাচাই-বাছাই (Cross-check) হয়েছে। তাই এ সকল জীবনীগ্রস্থ সাধারণ ইতিহাসগ্রস্থের চেয়ে বহু গুণ বেশী নির্ভরযোগা। এখন প্রস্ হ'ল, যদি গবেষকদের নিকট প্রাচীন কোন ইতিহাসগ্রন্থ তথ্যসূত্র হিসাবে গৃহীত হয়ে থাকে, তবে ঠিক কোন যুক্তিতে রাবীদের জীবনীগ্রন্থসমূহকে তথাস্ত হিসাবে গ্রহণ করা যাবে না? তাছাড়া ইতিহাসের অন্য সব তথ্যের মত এই তথাগুলোও অধিকতর যাচাই-বাছাইয়ের সুযোগ রয়েছে। প্রতিষ্ঠিত গবেষণারীতির দাবীকে জ্মাহ্য করে যদি এক লহমায় এই গুরুত্পূর্ণ ঐতিহাসিক তথ্যসমূহ বর্জন করা হয় কেবল মুহাদিছদের একপেশে রচনার অভিযোগ ভূলে, তবে একই অভিযোগে অন্যান্য সকল প্রাচীন ইতিহাস্ত্রন্তুও কেন বর্জন করা হবে না? কেননা সেগুলিও তো কোন এক মানুষের হাতেই

(Bishops College press, Calcutta, 1856), পৃহীত : ড. আমুর রউফ যাফর, উলুমূল হাদীছ, পৃ. ১২১)।

৫२৮. ७. प्यादान्यान द्यान इंशिसन, हामीस्मत विषक्तका मिळलन : श्रकृति छ लक्षति (ए।का : বাংলাদেশ ইসলামিক দেনটার, ২০০৯ খ্রি.), পৃ. ৬৬: গৃহীত : শিবলী নুমানী, সিরাতুন নাবাড়ী, ১ম খণ্ড (করাটী : দারুল ইশা'আন্ড, ১৯৮৪ খ্রি.), পৃ. ১১।

### Compressed with PDF Compressor by DLM Infosoft

হাদীছ অশীকারকারীদের দশের নির্দান

াত আর প্রতিটি মানুষ নিজৰ দৃষ্টিতান থোকেই ইতিহাস রচনা করে নিতিত। আর প্রতিটি মানুষ বিজৰ দ্যা যোচানিদগণ কি তবে প্রবৃথের সদত বাকেন, জিন কারো দৃষ্টিভালি পেকে নয় যোচানিদগণ কি তবে প্রবৃথের সদত বাকেন, জিন কারো উত্তিহাসিক নিথসমূহ নালন করে এক ইতিহাসপুনা পৃতিরী হতিহাসগায় এবং উতিহাসিক নিথসমূহ নালন করে এক ইতিহাসপুনা পৃতিরী দেশার জানা গ্রন্থত ব্যায়েছেন?

ধ্ রাবী নায়পরায়ণ হ'লেই তার সকল বর্ণনা নিশাসন্যোদা ও গ্রন্থানোদা ধর তা নয়। কিন্তু নিয়মতান্তিক উপায়ে তিনি যাদ নোন ধানীও বাদিন করেন, ওরে গাধারণতাবে তা প্রহ্লযোগাই হবে। কেননা স্বাভাবিক প্রকৃতিগত ভাল মোতাবেক মুহাদ্দিহণণ কর্নাকারীদের প্রতি ইডিলাচক দ্বিত্রিপ নিয়ে মেনর মোতাবেক মুহাদ্দিহণণ কর্নাকারীদের প্রতি ইডিলাচক দ্বিত্রিপ নিয়ে মেনর হল এবং হতক্ষণ না তার মধাে কোন জাতি পরিল্লিখনত হয়, তত্তপ গাবে সভাবাদী হিসাবেই ধরে নেন। আর সভাবাদিতাকেই তাঁদের শোখা গ্রন্থ সবচেয়ে বড় মাপকাঠি হিসাবে গ্রহণ করা হয়। কেননা ইসলামে নামপরায়ণতার মূল্য সবচেয়ে বেশী। ন্যায়পরায়ণতা ও সভাবাদিতার ক্যাণেই কোন মানুষের ভেতর নির্ভর্যোগাতা ও বিশ্বাসযোগতা সৃষ্টি হয়। স্তরাং যখন কোন মানুষের ভেতর নির্ভর্যোগাতা ও বিশ্বাসযোগতা সৃষ্টি হয়। স্তরাং যখন কিনি ন্যায়পরায়ণ তথা সভাবাদী হন, স্বাভাবিকভাবে তাঁর কর্নারেও বিশ্বসযোগাতা সৃষ্টি হয়। অপরপক্ষে কোন ব্যক্তির উপর প্রমাণহীনতাবে বিশ্বসযোগাতা সৃষ্টি হয়। অপরপক্ষে কোন ব্যক্তির উপর প্রমাণহীনতাবে বালেহ পোষণ করা এবং মিথ্যারোপ করা ইসলামের নীতিমালা বহির্ত্ত।

গ্ন. সত্যবাদী ব্যক্তিও কোন স্বাৰ্থ দ্বারা পরিচালিত হ'তে পারেন কি নাঃ- এর জবাবে আমরা বলব, অবশ্যই পারেন। কিন্তু তা প্রমাণসাপেক। যদি তা প্রমাণত হয়, এমনকি যদি এ ব্যাপারে সামান্য সন্দেহও পৃষ্টি হয়, অব প্রমাণত হয়, এমনকি যদি এ ব্যাপারে সামান্য সন্দেহও পৃষ্টি হয়, অব মুহান্দিহণ সেই বারীর বর্ণনা গ্রহণ করেন না। আবার ক্ষেত্রবিশাহে গ্রহণ মুহান্দিহণ অভ্যন্ত সতর্কতার সাথে গ্রহণ করেন। এ কারণেই ইবনু শিহাব আয়-করনেও অভ্যন্ত সতর্কতার সাথে গ্রহণ করেন। এ কারণেই ইবনু শিহাব আয়-করনেও অভ্যন্ত সতর মত বিখ্যাত মুহান্দিহণ বর্ণন মুহান্দিহণণ গ্রহণ করেন না। ইবনু কোন হানীছ বর্ণনা করেন, তখন তার বর্ণনা মুহান্দিহণণ গ্রহণ করেছেন এমন কথা স্বাইজ (১৫০হি.)-এর মত স্প্রসিদ্ধ মুহান্দিহ শ্রবণ করেছেন এমন কথা স্থেত তথা সরাসরি শিক্ষকের নিকট থেকে হানীছ প্রবণ করেছেন এমন কথা শুন্ত তথা সরাসরি শিক্ষকের নিকট থেকে হানীছ প্রবণ করে সন্দ বর্ণনা করতেন তথা কথনও কথনও স্বান্ধ শিক্ষকের নাম উল্লেখ না করে সন্দ বর্ণনা করতেন তথা কথনও কথনও স্বাহ্য শিক্ষকের নাম উল্লেখ না করে সন্দ বর্ণনা করেতেন বল অভিযোগ ছিল। সূতরাং মুহান্দিহণণ কথনই কোন রাবীর নিকট থেকে বল অভিযোগ ছিল। সূতরাং মুহান্দিহণণ কথনই কোন রাবীর নিকট থেকে বল অভিযোগ ছিল। সূতরাং মুহান্দিহণণ কথনই প্রান্ধ মুহান্দিহ হোন না কেন। নির্বিচারে হানীছ গ্রহণ করেন না, তিনি যুক্তই সুপ্রসিদ্ধ মুহান্দিহ হোন না কেন।

য়, মুহাদিছণণ স্বকিছুর উপর কেন রাবীর ন্যায়পরায়ণতা বা সত্যবাদিতাকে এত হরত্ব দিলেনঃ এ বিষয়ে আমেরিকার শিকাণো বিশ্ববিদ্যালয়েয় প্রযোসর মুসলমানদের এই ধর্মনিষ্ঠতার ধারণাটিই সম্ভবত প্রাচাবিদদের জনা হজম করা কঠিন হয়। কেননা তাঁরা মনে করেন, একটি বিবাদ মেটানোর জনা হজম করা কঠিন হয়। কেননা তাঁরা মনে করেন, একটি বিবাদ মেটানোর জনা পজগুলার পারস্পরিক সার্থই প্রধান বিচার্য বিষয়, এখানে 'ধর্মনিষ্ঠতা'র পজগুলার পারস্পরিক বার্থই প্রধান বিচার্য বিষয়, এখানে প্রধান বিচার্য বিষয় হওয় অনুধাবনের সময়ও। কেননা তালের ধারণায় এখানে প্রধান বিচার্য বিষয় হওয় অনুধাবনের সময়ও। কেননা তালের ধারণায় এখানে প্রধান বিচার্য বিষয় হওয় অল্লাসন্ধিক। এজনা গোল্ডজিহের, শাখত বারাংবার হাদীছ বর্ণনার পিছনে অল্লাসন্ধিক। এজনা গোল্ডজিহের, শাখত বারাংবার হাদীছ বর্ণনার পিছনে রাবীদের ব্যক্তির্যার্থ বুঁজেছেন। কিন্তু ইসলাম জ্লাতি-বর্ণ নির্বিশেষে সকল কিছুর উর্ধে রেখেছে ধর্মনিষ্ঠতাকে। ইসলামের দৃষ্টিতে, ইহকালে ও পরকালে ধর্মনিষ্ঠতা বা তাক্ওয়ার ভিভিতেই মানুষের শ্রেষ্ঠত্ব নির্ধারিত হয়। এমনকি এই শ্রেষ্ঠত্বের মূল্য জাতি, বর্ণ, সম্পদশালীতা এবং ব্যক্তিগত ও রাজনৈতিক সর্বপ্রকার স্বার্থের উর্ধেব। আর যখন এই শ্রেষ্ঠত্ব নির্দিত হয়, তখন মানুষের নিকট সকল প্রকার ব্যক্তিস্বার্থ তুছে হয়ে যায় এবং নৈতিক ও পরকালীন স্বার্থই সর্বায়ে প্রাধান্য পায়, যা প্রাচাবিদগণ অনুধাবন করতে অপারগ।



Believers political and social tensions and disputes over leadership—the Believers first resorted to considerations of piety to resolve those issues. Other distinctions commonly used in human societies to settle disputes and establish an individual's status- tribal or family affiliation, historical associations, or claims based on property, class, ethnicity, etc.- do not appear as part of the original Islamic scheme of things. Legitimation among earliest believers, in short, meant legitimation through piety (Taqwa). =Fred M. Donner, Narratives of Islamic Origins (Princeton, New Jersey: The Darwin press, 198), p. 98-99.

### উপসংহার

পরিশেষে বলতে হয়, ইসলায়ের ইতিহাস থকা থেকে নানা মতরাদ আর হিগংবাদে মুসলিম উন্মাহ ক্ষত-বিক্ষত হয়েছে, তবুও মুসলিম উন্মাহর নৈতিই আদর্শসমূহ, মৌল নীতিসমূহ কখনই এইতার করালগানে হারিয়ে যায় নি বরং সমস্ত আক্রমণ থেকে ইসলামের মৌল নীতিসমূহ আল্লাহ রাগল আল্লামীনের ইচ্ছায় রক্ষা পেয়েছে। সালাফে সালেহীন এবং মুহান্দিছ জনানারে ক্রেমের সমাবেত প্রচেষ্টায় দীনের বিশুদ্ধ ভিত্তি সর্বাহাে আনাহতভাবে অটুট ছিল, আল্লও আছে এবং ভবিষাতেও থাকবে। যত নতুন নতুন মতনাদের তিত্ত জনুক নাকেন, তা টিকে থাকতে পারবে না ইনশাআল্লাহ। এটাই ঐতিহানিক সভা।

আলোচ্য বইয়ে হানীছ অস্বীকারকারীদের ২৫টি সংশার বছলে বে পর্যালাচনা উপস্থাপন করা হয়েছে, তাতে হানীছের প্রামাণিকতা সম্পর্কে আরু কোন সন্দেহের অবকাশ থাকার কথা নয়। এরপরও জানা প্রয়োজন বে, প্রতিটি বিষয়ে সন্দেহ ও সংশয়ের অবতারণা এবং প্রতিটি বিশ্বাসকে যুক্তি ও হয়বাদী বিজ্ঞানের আলোকে পরীক্ষা করার চেষ্টা কেবল সন্দেহের উপর সন্দেহই বৃদ্ধি করে। কোন সৃষ্থ চিন্তার বিকাশ ঘটায় না। আন্থাহীনতা এবং চঞ্চলতায় আন্তাহারা হওয়া ছাড়া এতে বিশেষ কোন লাভ হয় না এবং মূল উন্দেশ্য তথা সত্যের মুখোমুখিও হওয়া যায় না। আর সন্দেহ-সংশয়্ম তো অবিশাসীদের প্রাচীনতম রোগ। যে রোগের নিরময় ইলমূল ইয়ার্জীন বা মূনিশ্চিত জ্ঞানের প্রতি বিশ্বাস ছাড়া অর্জিত হয় না। ঠিক তেমনি রাফুল (ছায়)-এর হাদীছ সংরক্ষণের জন্য লক্ষ লক্ষ মুহান্দিন্থীনে কেরাম যে অতুলনীয় ইলমী প্রচেষ্টা চালিয়েছেন, তার প্রতি বিক্রমাত্র শ্রন্ধা যাদের নেই, তানের প্রচেষ্টাকে অকুষ্ঠাচিত্তে স্বীকৃতি দেয়ার মত গুদ্ধ অন্তর যাদের নেই, সর্বোপরি আল্লাহ তার বিক্রম পূর্ণভাবে সংরক্ষণ করবেন, এর প্রতি যাদের বিশ্বাস নেই। পরিষ্কারভাবে অন্তরের রোগে রোগাজান্ত, যার কোন নিরাময় নেই।

 ওয়াসওয়াসা। এতে কোন জানও নেই, সততাও নেই। আছে কেবল শঠত। এবং হঠকারিতা। এজনাই দেখা যায় যারা হানীছ সংকলনকে প্রশ্নবিদ্ধ করেন্ড চায়, তারা শেষ পর্যন্ত কুরজান সংকলনকেও প্রশ্নবিদ্ধ করেন্ডে। মূলতঃ তাদের উদ্দেশ্য তা-ই- ইম্লামকে প্রশ্নবিদ্ধ করা, ইম্লামের বিধি-বিধানকে প্রশ্নবিদ্ধ করা।

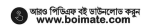
সর্বোপরি উপরোক্ত পর্যালোচনাসমূহের আলোকে গবেদকদের উপকারার্থে আমরা কিছু ফলাফল এবং প্রস্তাবনা এখানে উল্লেখ করব।

#### क, यजायज :

Sect.

- (১) ইসলামী শরী'আতের মূল দু'টি উৎস হ'ল কুরআন ও হালীছ। কুরআন হ'ল ইসলামী শরী'আতের প্রধান উৎস এবং হালীছ হ'ল বিতীয় উৎস ম কুরআনের মতই আল্লাহ্র অথী হিসাবে পরিগণিত এবং কুরআনের ব্যাখ্যা হিসাবে সংরক্ষিত। উডয়াই পরস্পরের পরিপ্রক। একটি অপরটি থেকে কোন অবস্থাতেই বিচিন্নে হওয়ার নর।
- (২) রাসূল (ছা.)-এর যুগেই মুগস্থকরণ এবং লিপিবদ্ধকরণের মাধ্যমে হানীছ সংরক্ষণ করা করু হয়েছিল এবং ছাহাবী ও তাবেদগণের প্রচেষ্টার মাধ্যমে এই প্রক্রিয়া অব্যাহত থেকেছে। অতঃপর আনুষ্ঠানিকভাবে গ্রন্থাবন্ধকরণ করু হয়েছে হিজরী ২য় শতকের ভরু থেকে। সূতরাং কুরআনের মত হানীছও যথায়র্যভাবে সংরক্ষিত হয়েছে।
- (৩) হালীছ ও সুন্নাহর মাঝে মৌলিক কোন পার্থক্য নেই। শারঈ আহকাম সাব্যস্ত করার জন্য সুন্নাহ ও হাদীছ সমার্থবাধকভাবেই ব্যবহৃত হয়ে থাকে। মৃহাদিছ, উছ্লবিদ এবং সকল মাযহাবের ফক্ট্রাহগণ হাদীছ ও সুন্নাহকে সমার্থকভাবেই ব্যবহার করেছেন।
- (৪) ইসলামী শরী'আতের দলীল হওয়ার জন্য হাদীছ বা সুন্নাহ কারও আমলের মুবাপেন্দী নয় এবং হাদীছের বিপরীতে কোন অঞ্চলের জনগোচীর 'আমল মুতাওয়ারাছ' বা 'পরম্পরাভিত্তিক আমল' শরী'আতের দলীল নয়। কেননা হাদীছের বিপরীতে কোন ইজমা', ক্বিয়াস ও কারও ব্যক্তিগত মন্তবা স্থান পেতে পারে না; সেটা 'পরম্পরা ভিত্তিক আমল' বা সামাজিক প্রচলন হোক কিংবা কোন অনুসরণীয় ব্যক্তির মতামত হৌক। অনুরপভাবে প্রাচারিদ ও কিছু আধুনিকভাবাদী মুসলিম পজিতের ধারণা অনুবায়ী সুনাহ কখনও 'সামাজিক রেওয়ায়' বা 'প্রচলন' অর্থেও মুসলিম সমাজে ব্যবহৃত হয়নি।







- ্রানীছ ইসলামী শরী'আতের বুনিয়াদী উৎস হওয়ার নাাপারে গুর্নালম (৫) হানীছ ইসলামী শরী'আতের বুনিয়াদী উৎস হওয়ার নাাপারে গুর্নালম রুমাইর মাঝে কারও কোন দিমত নেই। আহলুস সূন্রাহ ওয়া জামা'আহের কুমাইর মাঝে কারও কোন দিমত থে, কোন হাদীছ ছথীহ বা বিশ্বেদ্ধ সূত্রে প্রমাণিও সকল বিশ্বন একমত থে, কোন হাদীছ ছথীহ বা বিশ্বন সূত্রে প্রমাণ করা ওয়াজিব, তা বহু সূত্রে (মৃতাওয়াতির) বার্ণিত হাদীছ কিংবা একক সূত্রে (আহাদ)। আকীদা ও আহকাম সর্বাধেত ও দানীছ কির্কুশন্তাবে আমল্বোগা। অনুসর্বাধীয় চার ইমামসহ মুধাছিত ও দানীর কির্কুশন্তাবে আমল্বোগা। অনুসর্বাধীয় চার ইমামসহ মুধাছিত ও দানীর ক্রিন্ত্রণ সকলেই রাস্ল (ছা.)-এর সুন্নাহ্র একচ্চল মর্গাদার থাকুতি গদান করেছেন এবং প্রত্যেকেই নিজ নিজ মত ও রায়ের ওপর নিম্নার্ভচাবে হাদীভব্ত জ্যাবিকার নিয়েছেন।
- (৬) মুসলিম উন্মাহর মাবো ছহীহ সূত্রে প্রমাণিত হাণীছ গ্রহণের ন্যাপারে সর্বপ্রথম দ্বিরার সৃষ্টি হয় মৃ'তাবিলাদের মাধ্যমে, যখন তারা হাণীছকে মৃতাওয়াতির ও আহাদ দু'ভাবে বিভক্ত করে এবং খবর ওয়াহিদ হাণীছকে ঘারী' বা সন্দিক্ষ আখা। দিয়ে প্রহণ করতে অস্বীকৃতি জ্ঞাপন করে। মু'তাবিলাদের এই যুক্তিবাদী ও আন্ত চিন্তাধারার দূরবর্তী প্রভাব পড়ে আহলুন সুনাহর অনেক বিদ্বানের উপর। বিশেষত ফকীহ বিশ্বনন্যণের মাবো এই মত প্রভাব বিভার করেছিল। ফলে তারা খবর ওয়াহিদ হালীছ গ্রহণের ক্ষেত্রে ক্রিয়াসী যুক্তির ভিত্তিতে নানা শর্তারোপ করেছেন।
  - (৭) খবর ওয়য়হিদকে ফক্রীহগণের বড় একটি দল এবং একদল মুহাদিছ য়ারী' বা প্রবল ধারণানির্ভর আখ্যায়িত করলেও বিজক্ত মত হ'ল, ছহীহ সূত্রে য়ারায়্ত হ'লে এবং উপয়ুক্ত প্রমাণ সংযুক্ত হ'লে খবর ওয়াহিদ নিশ্চিত জ্ঞান প্রদান করে।
  - (৮) প্রাথমিক যুগে হাদীত অস্বীকার নীতির যে আবির্তাব লক্ষা করা গিয়েছিল, (৮) প্রাথমিক যুগে হাদীত অস্বীকার নীতির যে আবির্তাব লক্ষা করা গিয়েছিল, তা রাস্ল (ছা.)-এর সুনাহর আইনী মর্যাদাকে স্বীকৃতিলানের প্রশ্ন থেকে সৃষ্টি হয়নি, বরং তার পিছনে রাজনৈতিক ও সাম্প্রদায়িক স্বার্থ নিহিত ছিল। আর হয়নি, বরং তার পিছনে রাজনৈতিক ও সাম্প্রদায়ের নীতি গ্রহণ করলেও তা মূলত রাস্ল মৃত্যিকাগের ওয়াহিদ অস্বীকারের নীতি গ্রহণ করলেও তা মূলত রাস্ল ছো.)-এর সুনাহর আইনী মর্যাদাকে স্কুণ্ন করেনি। কিন্তু অস্বীকারকারীগণ রাস্ল (ছা.)-এর সুনাহর আইনী মর্যাদাকে স্কুণ্ন করেনি। কিন্তু অস্বীকারকারীগণ রাস্ল (ছা.)-এর সুনাহর আইনী মর্যাদাকে করেছেন, যা অভিনব।
    - (৯) হাদীছের প্রতি সন্দেহবাদী একদল পত্তিত রয়েছেন, যারা সরাসরি হাদীছ অশ্বীকারকারী না হ'লেও অনেক ক্ষেত্রে হাদীছ অধীকারকারীদের চেয়ে হাদীছ

শাম ও মুহাদিকদের গৃহীত নীতিমালার প্রতি অধিক নিজেগভার প্রদর্শন করেছেন। আদীত শাস্ত্র সংগোলে সম্ভালাই জালেরকৈ এ পথে প্রদুও করেছে বলে অনুষ্ঠিত হয়।

(১০) প্রাচাবাদী হাদীত গ্রেমণার সূত্র পরে আধুনিক সূথে দুসলিম স্থাতে হাদীছ অধীকার নীতির আনিভাব গটেতে এবং আনাবের পর্যবেক্ষণে হানীছ অস্বীকারকারী লায় সকল ব্যক্তি প্রাচাণিদ পরিতদের গবেশণা মারা প্রভাবিত। ভনবিশে শতাধীর শেষভাগে হাঙ্গেরিয়ান প্রাচারিদ ইগনাজ গোভজিহারের মাধ্যমে প্রাচারাদী হাদীছ গ্রেখণা তর হয় এবং বিংশ শৃত্যকীর মধ্যবতী সময়ে বৃটিশ প্রায়নিদ জোসেফ শাষ্তের মাধ্যমে তা পরিপ্রতা লাভ করে। সেই অবধি পাশ্চাত্যের বিভিন্ন বিশ্ববিদ্যালয়ে হাদীছ বিষয়ে গবেৰণা অব্যাহত নমেছে এবং তাদের গবেষণার মূল প্রতিপাদ্য বিষয় হ'ল হাদীছ ইন্লামি শরী আতের কোন উৎস নয় এবং বর্তমানে নুসলমানদের নিত্ট যে হাসীহ ভাষার সংরক্ষিত রয়েছে, তা প্রকৃতপক্ষে রাসূল (ছা.)-এর বস্তব্য ও কর্মের প্রতিনিধিত্ব করে নাঃ বরং আ প্রবর্তী যুগের মুদলিম শাসক ও বিরানগণ কর্তৃক রচিত। তাদের মতে, বিশেষত শরীআতের ত্কুম-আহকাম বিষয়ক হাদীহসমূহ সবই জাল ও বানোয়াট।

(১১) প্রাচাবিদ হাদীছ গবেষকদের লেখনীসমূহ পর্যালোচনা করে আমরা যে বিষয়গুলি লক্ষা করেছি, তা হ'ল- (ক) তাঁদের গবেষণার উৎসসমূহ অত্যন্ত সীমিত। তারা সামানা কিছু হাদীছ পর্যালোচনা করে যে সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেন, তা সমগ্র হাদীছ শাস্তের ওপর আরোপ করেন। কলে তাদের গবেষণা অতার দুর্বল ও সংকীর্ণ ভিত্তির ওপর প্রতিষ্ঠিত (খ) তাঁদের গবেষণায় সারলীকরণের প্রবৰ্ণতা ব্যাপকভাবে লক্ষ্যণীয়। মুহান্দিছণণ ফেমন কোন হাদীছ যঈফ বা জান হ'লে কেবল সেই হাদীছটি বর্জন করেন। অথচ এর বিলরীতে প্রাচ্যবিদর্গণ তাদের গবেষণায় কোন হাদীছ ক্রটিপূর্ণ পেলে সেই হাদীছকে অযৌজিকভাবে পুরা হাদীছশাত্রই জাল হওয়ার প্রমাণ হিসাবে ব্যবহার করেন। (গ) আরবী ভাষাগত দুর্বলতা এবং হাদীছশান্ত্রে যুৎপত্তি না থাকায় তাঁরা মুহাদিছগণের ব্যবহৃত পরিভাষাগুলো প্রায়শই বুঝতে ব্যর্থ হন, যা তাদেরকে পদে পদে ভুল সিদ্ধান্তে উপনীত করেছে। (ঘ) তাঁরা মুহানিছদের গৃহীত হাদীছ সমালোচনা নীতির প্রতি গতীরভাবে অশ্রন্ধাশীল এবং সন্দেহ্বাদী (Skeptic)। ফলে হালীছশাল্র সম্পর্কে তাঁরা বহুলাংশেই অজতার শিকার। (৩) মুহাদিহুগ<sup>নের</sup> গৃহীত নীতিমালাকে তারা ভিন্ন মোড়কে এমন চটকদারভাবে উপস্থাপন করেন, যেন ভারা নতুন কিছু আবিদ্ধার করেছেন। যেমন জোসেফ লাখতের প্রধান



দু'টি মতবাদ- সনদের সংযোগসূত্র তত্ত্ব (Common Link Theory) এবং প্রকাদ-অভিকেপ তত্ত্ব (Backgrowth of Isnads) মুহানিছগণেরও আলোচ্য বিষয়। তাঁরা এ বিষয়গুলো নিয়ে হাজার নছর পূর্বেই আলোচনা করেছেন এবং নিয়মতান্ত্রিক সমাধান প্রদান করেছেন। অণচ জোগেফ শাখত এই মীমাংসিত বিষয়গুলিকে হাদীছ শামের বিরুদ্ধে তাঁর মূল হাতিমার হিমাবে ব্যবহার করেছেন। (চ) তাঁদের হাদীছ গবেষণা বিশেষ উদ্দেশ্যথগোদিত নলে প্রতীয়মান, যদি তা রাজনৈতিক উদ্দেশ্যে নাও হয়, তবুও তা সম্ভাতার সংঘাত থেকে সৃষ্ট। কেননা নিয়মতান্ত্রিক গবেষণাপদ্ধতি অনুসরগের দাবী নিয়ে তারা যেভাবে সুস্পষ্ট তথ্যবিকৃতির আশ্রয় নিয়েছেন এবং প্রামাণ্য তথ্যের পরিবর্ত্তে অনাবশ্যকভাবে কাপ্সনিক অনুমানের অশ্রেয় নিয়েছেন, তাতে সত্য উদ্ঘাটনের চেয়ে মতাদর্শিক স্বার্থ চরিতার্থের প্রচেষ্টাই অধিকতর স্পষ্ট হয়। (ছ) সর্বোপরি প্রাচ্যবাদী হাদীছ গবেষণা মূলতঃ তাদের বিশ্ব দর্শন (Worldview)-এরই প্রতিনিধিত্ব করে। যেহেতু তারা প্রত্যাদেশভিত্তিক জীবনব্যবস্থায় বিশ্বাসী নন, সেহেতু ইসলামী জীবনব্যবস্থায় কুরআন ও হাদীছ তথা আল্লাহর অহীর অস্তিত্ব স্বীকার করা তাদের পক্ষে অসম্ভব। সূতরাং মুহাদিছ বিদানগণের গবেষণারীতির সাথে তাদের রয়েছে আকাশ-পাতাল তকাৎ এবং সম্পূর্ণ তির দৃষ্টিভঙ্গি থেকে তাদের গবেষণা পরিচালিত এক ফলাফলও ভিন্ন। এজনা কোন কোন প্রাচ্যবিদ এই দৃষ্টিভঙ্গির পার্থকাকে চিন্তাকাঠামোগত সংঘর্ষ (Clash of Paradigm) হিসাবে স্বীকরিও করেছেন।

হাদীছ অস্বীকারকারীদের আপত্তিসমূহ সমাজের (১২) মুসলিম পর্যালোচনাকালে আমরা লক্ষ্য করেছি যে, তারাও প্রাচ্যবিদদের মতই সারলীকরণে অভ্যন্ত। কিছু ব্যক্তিগত ধ্যান-ধারণাকে তারা তত্ত্ব আকারে খাঁড়া করতে চেয়েছেন, যা অতিশয় দুর্বল এবং অজ্ঞতার ওপর ভিত্তিশীল। হাদীছ শাস্ত্রের খুঁটিনাটি দিকসমূহ সম্পর্কে স্বয়জ্ঞান, মুহানিছ বিদ্বানগণের প্রতি অশ্রন্ধা, যুক্তিবাদ নির্ভরতা, পশ্চিমা চিন্তাদর্শনে প্রভাবিত হওয়া এবং সর্বোপরি কুরআন ব্যাখ্যায় নিজস্ব চিন্তাধারা প্রতিষ্ঠার পথে হাদীছকে বাধা মনে করা প্রভৃতি বিষয় তাদেরকে এই পথ অবলঘনে উৎসাহিত করেছে বলে অনুমান করা যায়।

(১৩) আমরা এই পুন্তকে হাদীছ অশ্বীকারকারী এবং প্রাচ্যবিদদের মোট ২৫টি আপরি ও অভিযোগসমূহ পর্যালোচনা করেছি এবং দক্ষ্য করেছি যে, এসকল আপত্তি ও সমালোচনা সর্বতোভাবে অসার এবং ভিত্তিহীন। নিছক সন্দেহ, ভুল ধারণা, কাল্পনিক তথা এবং বিচিহন কিছু উদাহরণ ছাড়া হাদীছ অস্বীকারের পিছনে উপযুক্ত কোন দলীল তাদের কাছে নেই।





খ, প্রস্তাবনাসমূহ :

আমরা অখীকার করি না যে, হানীদ্ধকে কেন্দ্র করে মুসলিম বিশ্বানদের মধোও কিছু তারীয় বিতর্ক রয়েছে, বিশেষতঃ হাদীছ প্রহণের কেছু যুক্তিবাদী শর্তারোপ, যা প্রকৃতপক্ষে এহণযোগা নয়। এণ্ডলো দূর করা এবং হানীছের চর্চাকে সমাজে আরো কিতৃত করতে পারলে তাওহীদ ও সুন্নাহ ভিত্তিক সমাজ গড়ার পর ইনশাআল্লাহ সুগম হবে। এ ব্যাপারে আমাদের প্রস্তাবনাসমূহ निभक्तण :

(১) মুহাদিছ ও শৃন্ধীহদের মধ্যে হাদীছকেন্দ্রিক নীতিগত যে বিভক্তি পরিলিখিত হয়, তার পিছনে আমরা প্রধান কারণ হিসাবে লক্ষ্য করেছি মানত্ত্বিক বা যুক্তিবাদের প্রচন্তের প্রভাব । এই প্রভাবকে যদি অপসারণ করা সম্ভব হয়, তবে আহলুস সুন্নাহ ওয়াল জামা'আতের মধ্যে হাদীছকেন্তিক কোন বিভতিনা অবকাশ থাকে না। ভাছাড়া এতে সন্দেহ নেই যে, হানীছ সম্পর্কে ফন্ট্রীহ ও মুজাকাল্লিমগণের তুলনায় মুহান্দিছগণের গৃহীত নীতিই সর্বযুগে নিরাপদ ও সভাানুবতী প্রমাণিত হয়েছে। <sup>৫০০</sup> অতএব মুসলিম উন্মাহ্র ঐক্যপ্রয়াসী বিহানগণ নিঃশর্ভভাবে হাদীছ অনুসরণের নীতি বাস্তবায়নে অধিকতর সক্রিয় ভূমিকা পালন করলে বিভক্তি দূরীকরণের পথে একটি বড় অগ্রগতি সাধিত হবে বলে আমালের বিশ্বাস। বিশেষত সমকালীন মুসলিম বিশে الصحيحة المحتوع إلى الكتاب والمنة الصحيحة বিশে হাদীছের দিকে প্রত্যাবর্তন'-এর যে ইতিবাচক ধারা পরিলক্ষিত হচ্ছে, তা এই নীতি অবলমনেরই একটি সুফল বলে প্রতীয়মান হয়।





৫৩০, আলীগড় আন্দোলনের শ্রীতার বিকাছে জোরালোভাবে কলম ধরা মাওলানা আবুল কালাম আবাদ (১৮৮৮-১৯৫৮খ্রি.)-এর মন্তবাটি এখানে সবিশেষ উল্লেখযোগা। তিনি ياد كوك تمام الواكف متكلمين فاسة قديم ك مقاليا مي جي ناكام رب تحد-آن نام نباد فاسترميديد ، ١٩٣٦٦ کے مقالبے میں ای طرح ناکام دیں ہے۔ اس وقت میں صرف امحاب حدیث اور طریق ملف می کامیاب ومتسور ہوئے تھے اور آن بھی اس میدان میں بازی اضحراک باتھ بیرا فقعاد متکلمین میں ہے آن تک کوئی -।। ﴿ اللَّهُ عِدَانَ ﴾ वांवरक इंदन त्यं, अप्रश्च युक्तिवानी कांनाम शांविन সম্প্রদায় হেমন প্রাচীন সর্গনের (প্রীক ও জন্যান্য দর্শন) বিপরীতে ব্যর্থ হয়েছিল, আজও তারা একইভাবে তথাক্ষিত নয়া দর্শনের (পশ্চিমা আধুনিকতাবাদ) বিপরীতে বার্থ হবে: অপর্যদিকে দেই সময়ও যেমন কেবলমার আছ্হাবুল হাদীছ তথা হাদীছের অনুসারী এবং সালাফদের পথ অনুসরণকারীরা সফল ও বিজ্ঞাী ছিলেন, তেগদি আলত বাজি তাদের হাতেই। ফব্লীহ ও মুতাকাল্লিমগণ আল পর্যন্ত কেউই এই ম্যানানে চিতে থাকতে পারে নি। দ্র. মুহাম্মান ইকরাম, *মণ্ডভো কাউছার* (লাহোর : ইদারায়ে ছাকাফাতে ইসলামিয়া, ২২তম সংস্করণ : ২০০৩ বি.), পৃ. ২৬২।

215

(২) ফিকুহী মামহাবের ক্ষেত্রে আমাদের অক্সান মা-ই হোক বা বেল, (২) বিশ্ব বিশ্ব বিশ্ব বাংপারে ঐকামত হওয়া উচিৎ যে, কোন হানাথের নাতিয়ালার আলোকে বিশুদ্ধ ধার্মাণিত তলে তা होतार प्रश्न करत निष्ठ १८व । श्रीनीरक्त प्रशीमा प्रश्नकरम वानर भागक নিঃশত তার শারত পরিক মতপার্থকা দ্রীকরণে এটিই সবচেয়ে ওন্তর্পুর্ণ পদক্ষেপ্ হিসাবে বিবেচিত হ'তে পারে। বস্তুত কোন স্তাস্থানী নাজিন জন্য এই নাতি ভ্ৰকাংন করা কঠিন বিষয় নয়।<sup>৫৩১</sup>

- (৩) মৌলিক বিশ্বাসণত এবং আমলগত খেত্তগুলোতে মুসলিম উন্দান্তক হতদূর সম্ভব সর্বজনস্বীকৃত অবস্থান (Common Ground) গুঁজে নিতে হবে। তার সেটা একমাত্র সম্ভব তুলনামূলক অধিকতর বিজন্ধ হাদীছের প্রতি নিঃশর্ভ আঅসমর্পণের মাধ্যমে। ব্যাখ্যার ক্ষেত্রে আমাদের বিতর্ক থাককেই, তবে সকল বিশ্বানের চেষ্টা থাকতে হবে যতদূর সম্ভব সুন্নাহর নিকটবর্তী হুংওয়াটি অনুসন্ধানের জন্য। মুসলিম উম্মাহর সফলতা এই পথেই নিহিত বলে আমরা মনে করি।
- (৪) হানীছ অত্থীকারকারী এবং প্রাচ্যবিদদের ভ্রান্তিসমূহ অপনোদনে মুসলিম বিশ্বানগণ গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা রেখেছেন। তবে এ প্রয়াস অব্যাহত রাখতে হবে। বিশেষত ভবিষ্যত প্ৰজন্ম যেন এতে বিভ্ৰান্ত না হয়, এ ব্যাপাৱে সজাগ দৃষ্টি রাখতে হবে। সেই সাথে এ বিষয়ে সচেতনতা সৃষ্টির জন্য বিশেষজ্ঞদের সমন্বয়ে নিয়মিত সেমিনার ও কর্মশালার আয়োজন করতে হবে। এছাড়া ইংরেজী, ফ্রেঞ্চসহ বছল প্রচলিত আন্তর্জাতিক ভাষাজলোতে মুসলিম

৫৩১, ইমাম আৰু শামা আল-মাকুদীলী (৫৯৬-৬৬৫খ্রি.)-এর মম্বব্যটি গ্রছেত্র ينبغى أن اشتغل بالفقه ألا يقنصر على ملعب إمام، अनिमानत्यांपा। छिनि तत्सन, ديغني ويعتقد في كل مسألة صحة ما كان أقرب إلى دلالة الكتاب والسنة المحكمة، وذلك سهل عليه إذا كان أنقن معظم العلوم المنقدمة، وليحتب التعصب والنظر في طرائق थाता किन्हरस्व गाएथ गांक्छ । الحلاف المتأخرة، فإنما مضيعة للزمان ولصفوة مكدرة তাদের উচিৎ হবে, যে কোন একজন ইমামের মায়হাবের মধ্যে দীমাবন্ধ না থাকা এবং প্রতিটি মাস্থালার ক্ষেত্রে যেটি কুরজান ও সুমুহের সপষ্ট দলীলের নিকটবতী হবে टाट्टरे आश्चा ताथा। यावा পূर्वयूकात व्यक्तिमारण ब्लानममूट्ट शखमणिता वर्जन करतारून, তাদের জন্য এটি সহঞ্চ কাজ। তাদের জন্য আরও উচিং হবে গৌড়ামি ভাগ করা এবং প্রবর্তীদের মতবিরোধপূর্ণ অবস্থার প্রকি সৃষ্টি দেয়া। কেনশা একলো সময় নটকারী এবং খুবই অপ্রীতিকর বিষয়। প্র. শাহ ওয়াশিউয়াহ আন-দিহলডী, एका<u>ष्ट्रवारिन वानिगार, ५</u>२ थद, मृ. २५८ ।

হালীছ অস্বীকারকারীদের সংশয় নিরসন বিশেষজ্ঞদের অধীনে একটি ইসলামী বিশ্বকোষ রচনার আত প্রয়োজন। কেননা প্রচলিত বিশ্বকোয়সমূহ প্রাচাবিদদের তত্ত্বাবখানে লিখিত। ফলে হাদীছ বিষয়ে ভাগের শ্রান্তিপূর্ণ পর্যবেক্ষণই সেখানে সন্নিবেশিত হয়েছে। এ বিষয়ে সাম্প্রতিককালে মদীনায় প্রতিষ্ঠিত । নির্মান নির্মান স্থানির मह्मन्त्र) سلمان بن عبد العزيز آل سعود للحديث النبوي الشريف প্রতিষ্ঠানটি গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা পাগন করতে পারে।

 ক্রমান্তে হাদীছ বিষয়ক জানের প্রচার ও প্রসার ঘটাতে হবে। বিশেষত বংলাদেশের উচ্চতর খীনী শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানসমূহে এখনও পর্যন্ত উলুমূল হাদীছ বিষয়ে উচ্চতর শিক্ষার সুয়োগ অপ্রভুল। বিশ্ববিদ্যালয়সমূহের ইনলামিক স্টাড়িজ বিভাগ এবং হাদীছ বিভাগসমূহেও উল্মুল হানীছ বিষয়ে উল্লেখযোগ্য উচ্চতর গবেষণা হয় না। এই দৈন্যদশা দূর করতে হবে এবং হাদীছ শান্তের সৃত্মাতিসৃত্ম বিষয়গুলো শিক্ষার্থীদের অবগত করাতে হবে। যাতে এ বিষয়ে তারা উচ্চতর গবেষণার যোগ্যতা অর্জন করতে পারে এবং হানীয় অস্বীকারকারী, হানীছের প্রতি সন্দেহবানী ও প্রাচ্যবিদদের ভ্রান্তিসমূহ খণ্ডন উপযুক্ত ভূমিকা পালন করতে পারে।

سحائك اللهم وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك وأتوب إليك، اللهم اغفر لي ولوالديّ وللمؤمنين يوم يقوم الحساب-







### 'হানীছ ফাউণ্ডেশন বাংলাদেশ' প্রকাশিত ওরুত্বপূর্ণ কিছু বই

নেবক: মুহাম্মাদ আসাদ্যাহ আল-গালিব ১. আহলেহাদীছ আনোলন কি ও কেনঃ ৬৪ (सम्पर् १८४/=)। ২ ঐ, ইংরেজী (৪০/=)। ৩, আহমেহাদীছ আন্দোলন: উৎপত্তি ও সংক্ষণ দিবল এশিয়ার প্রেকিডসই (ডর্নরেট খিসিস) ২৫০/=। ৪, খালাভুর রাস্ল (হাঃ), ৪র্থ সাংস্করণ (১০০/=)। ৫. ঐ, ইংরোজী (২০০/=)। ৬, ননালের কাছিনা-১, ২য় (ছাল)। সংস্করণ (১৫০/=)। ৭. নবীদের কাহিনী-২ (১২৫/=)। ৮. নবীদের কাহিনী-৩ সীরাত্র বাসুক (ছাঃ) ৩য় মুদ্রণা ৫৫০/≔। ৯, ভাফসীরণা কুরআন ৩৫/ভম পারা, ৩য় মুদ্রণ (৩৭০/=)। ১০. ফিরব্রা নাজিয়াহ, ৩য় সংস্করণ (৩০/=)। ১১. ইকানতে দ্বীন : পথ ও পদ্ধতি, ২য় সংকরণ (২০/=)। ১২, সমাজ বিপ্লবের ধারা, ৫ম সংখ্যাণ (২০/=)। ১৩. ভিনটি মুক্তবান, ৩য় সংকরণ (৩০/=)। ১৪, জিহাদ ও বিভাগ, ২য় সংখনণ (৩৫/=)। হালীছের প্রামাণিকতা, ২য় সংকরণ (৩০/=)। ১৬. ধর্মানরপ্রক্রভাবান, ২য় সংকরণ (২৫/=)। ১৭. জীবন দর্শন, ২য় সংস্করণ (২৫/=)। ১৮. দিগদর্শন-১ (৮০/=)। ১৯. निशमर्थन-२ (২০০/=)। २०. माखग्राठ ख किशम, ठग्र गरकतप (১৫/=)। २১. आतंती ক্রেলা (১ম ভাগ) (৩০/=)। ২২. ঐ, (২র ভাগ) (৪০/=)। ২৩. ঐ, (জ্য ভাগ) ভালবীন শিক্ষা (৪০/=)। ২৪. আন্ট্রীদা ইসলামিয়াহ, ৪র্থ প্রকাশ (১০/=)। ২৫. মীলান ত্যত্ত, ৫ম সংস্করণ (২০/=)। ২৬. শবেষরাত, ৪র্থ সংস্করণ (১৫/=)। ২৭. আশুরারে মহাররম ও আমালের করণীয়, ২য় প্রকাশ (২০/=)। ২৮, উদাত আহরান (১০/=)। ২৯. নৈতিক ভিত্তি ও প্রস্তাবনা, ২য় সংস্করণ (১০/=)। ৩০, মাসায়েলে কুরবানী ও আফ্রীন্যা, ৭ম সংকরণ (৩৫/=)। ৩১, ভালাক ও ভাহলীল, আ সংকরণ (৩০/≔)। ৩২, হজা ও ওমরাহ (৩০/=)। ৩৩, ইনসানে কামেল, ২য় সংকরণ (২০/=)। ৩৪, ছবি ও মৃতি, ২য় দংকরণ (৩০/=)। ৩৫. হিংসা ও অহংকার (৩৫/=)। ৩৬. বিদ'আও হ'তে সাবধান, অনুঃ (আরবী) -শায়থ বিন বায (২০/=)। ৩৭, নরটি প্রশ্নের উত্তর, অনুঃ (আরবী)-শার্য আলবানী (১৫/=)। ৩৮, সালাফী দাওয়াতের মূলনীতি অনুঃ (আর্যনী)-আব্দুর বহুমান বিন আব্দুল থালেক (৩৫/=)। ৩৯. অঙ্গীবাদ প্রতিরোধে কিছু পরামর্শ এবং চরমণারীদের বিশ্বাসণাত বিভান্তির জ্বাব (১৫/=)। ৪০. আহলেফানী**ছ আন্দো**লন বাংলাদেশ' কি চায়, কেন চায় ও কিভাবে চায়া?, ২য় প্রকাশ (১৫/≔)। ৪১, মাল ও মর্যাদার শোভ (১৫/=)। ৪২, মানবিক মূল্যবোধ, ২য় সংখ্যরণ (৩০/≔)। ৪৩, কুরআন অনুধানন (২৫/=)। ৪৪, বারা'এ মুআজাল (২০/=)। ৪৫, মৃত্যুকে স্মরদ (৩৫/=)। 8৬, সমাজ পরিবর্তনের স্থায়ী কর্মসূচী (৩০/=)। ৪৭, আরব বিখে ইসাসলের আগ্রাসী নীল নকশা, অনু: (ইংরেজী) -মাহমূদ শীছ বাব্যুর (৪০/=)। ৪৮. অছিয়ত নামা, অনু: (ফার্সী) -পাহ অলিউরাহ দেহলভী (রহঃ) (২৫/=)। ৪৯. ইসলামী খেলফেড ও নেভৃত্ নির্বাচন, ৪র্থ প্রকাশ (৬০/=)। ৫০. তাফসীরুল কুরআন ২৬-২৮ পারা (৩৫০/=)। ৫১. তাফদীরুল কুরুআন ২৯তম পারা, তয় সংস্করণ (২৬০/=)। ৫২, এরিচেন্ট (২০/=)। ৫৩, বিবর্তনবাদ (২৫/=)। ৫৪. ছিয়াম ও কি্য়াম, ২য় সংস্করণ (৭০/=)। ৫৫. তাওহীদের শিকা ও আজকের সমা≅ (৩০/≔)। ৫৬. মাদ্রাদার পঠাইই সমূহের অন্তরালে, ৩য় সংকরণ (১২০/=)। ৫৭. আল্লাহকে দর্শন (২৫/=)। ৫৮. প্রাথমিক বাংলা শিক্ষা (৩৫/=)। ৫৯. আমর বিশ মান্ধিক ও নাই 'আনিল মুনকার (৫০/=)। ৬০. শিকা বাবছা : গ্রস্তাননা সমূহ (৬০/=)।৬১, আধুনিক আরধী সাহিত্যে তায়মূর পরিবাবের অবদান (৪০/=)। নম্পাদনা : মুহাম্মাদ আসাদুল্লাহ আল-গালিব ১. শার্ড ইমারত, অনু: (উর্দু) ২৫/= । ২. কোলনা ও কলেমানানী সমস্যা সমাধান (৩৫/=)। ৩. ডাল্ডবর্ডে জিহান আন্দোলন : আহলেহাদীয় ও হানাদী আলেমদের ভূমিকা (৬৫/=)। শেৰক: মাওলানা আহ্মাদ আলী ১, আত্মিলায়ে মোহামাদী বা মাৰহাবে আহণেহাদীছ, ৬৯ বকাশ (১০/=)। ২, কোরআন ও কলেমাখানী সমস্যা সমাধাদ, ২য় একাশ (৩০/=)।

#### **Compressed with PDF Compressor by DLM Infosoft**

হিজারী এগম শতকে মুম্লিস উন্মাহন মধ্যে রাজনৈতিক বিশুলেগার সুর ধরে ক্ষিত্র বিজ্ঞান্ত মতলাদপুটি দল ও উপদ্ধেশর জন্ম হয়। এদের মধ্যে এরাটি আশ অসুলুৱাই (ছা.)-এম সুন্নাই সম্পর্কে সংক্রের বশন্তী হয়ে উস্লামী শরী আচেত্র জনাতম মৌলিক উৎস সূনাহকে অধীকারের প্রবণত। চক করে। বারিলী, শী'আ, মু'আমিলা গ্রহাত সম্প্রদায় সর্বগ্রহণ এই আও নীতি গ্রহণ করে। বর্তমান যুগের ভালের শদান্ত অনুসরণকারী কিছু ব্যক্তি ও গোষ্ঠাকে गुष्का नाता माताल, गांसा वर्मीनत्र्वकान्त्राम (Secularism), जनातङागान (Liberalism), আধুনিকভাবাদ (Modernism) কিংবা ভগাকথিত মুক্কুছি (Enlightenment)-এর নামে হার্নীছ অস্বান্নরের নীতি অবল্যন করেছেন। এদের তেউ রাস্থ (৬), এর হাদাধ্যে পুরোপুরিভাবে অস্মীকার করেছেন কেউ অংশবিশেষকে অধীকার করেছেন, আধার কেউ সরামরি অধীকার না করলেও সন্দেহ সৃষ্টি করেছেন। অপরাদিকে বিগত শহাদীর তর গেতে প্রাচাবিদগদ ইম্লামী আইনে হাদীছের ভূমিকা নিয়ে বিতর গবেষণা চালিয়ে আসহেন এবং যাদীছ শাস্ত গ্ৰন্থতই বাস্ণা (ছা.)-এর বাণার প্রতিনিধিত্রস্থা ক্সি-মা এবং এর উৎপত্তিকাশ ক্ষন- তা নিয়ে দীর্ম বিতর্ক উত্থাপন সংব্রছন। দুঃখন্তনক হ'ল প্রাচাবিদদের উপস্থাপিত এই বিতর্কে মুদলিন সমাজের অনেক শিক্ষিত ব্যক্তি পর্যন্ত প্রভাবিত হয়েছেন। তথু তাই নচ, তারা প্রচ্যবানী গবেষণার ভ্রান্তিসমূহ খণ্ডন না করে বরং তাঁদের মানসিক ও বুজিব্ডিক দাসতে নিজেদের আবদ্ধ করেছেন।

ত্রথচ রাস্ল (ছা.)-এর কথা, কর্ম ও সন্মতির সংকলন হিসাবে হালাছ বা সুনাহ ইসলাদী শালী আতের অবিচেছনা অংশ। কুরআন মাজীনকে ইমাহহভাবে ইন্টাসম করা হালাছ বাতীত অসম্ব । কেননা পবিত্র কুরআনে মানবজাতিকে যেসব বিধি-বিধান পালনের নির্দেশ দান করা হয়েছে, তার ব্যাখ্যা ও বাস্তব্যন পদ্ধতির বিশ্বন বিবরণ সংরক্ষিত রারেছে রাস্ল (ছা.)-এর জীবনাচরণে তথা হালাছে। ফলে কুরআনের মোলিক নীতিমালা সমূহের ব্যাখ্যা হিসাবে রাস্ল (ছা.)-এর সুনাহও সমান ভরতত্বের অধিকারী। এতন্ত্রের মাকে মৌলিক বোন পার্থকা নেই। উভয়তিই আল্লাহ প্রেরিত করী, যা শালী আতের বিধি-বিধান নির্ধারণে আবশাকীয়ভাবে অনুসরণীর। একজন মুসলমানের জন্য এ ব্যাপারে কোন প্রকার সন্দেহ ও আপত্তি থাকার অবকাশ নেই।

মান হাছে হালীছ স্বাধীকারকারীলের ২৫টি সংশয় বিজ্ঞানিকভাবে পর্যালোচনা করা হয়েছে এবং তাদের যুক্তিসমূহ ভাত্তিক, ঐতিহাসিক ও যৌজিকভাবে খণ্ডন করা হতেছে। বিশেষতঃ প্রাচাবাদী পণ্ডিতদের প্রাপ্ত অভিয়োগওলো সম্পূর্ণ অযৌজিক, বাস্তবতাবিবর্জিত এবং সার্থসূষ্ট প্রমাণ করা হয়েছে।



## হাদীছ ফাউণ্ডেশন বাংলাদেশ

www.hadeethfoundationbd.com



